
G U I D E  D ’ A N I M A T I O N  
D E  D I A L O G U E S

P H I L O S O P H I Q U E S

15-20 ANS

AUTONOMIE
D I A L O G U E S

SÉBASTIEN YERGEAU, NADIA BEAUDRY ET ALINE BARON
SOUS LA DIRECTION DE





15-20 ans

Guide d’animation 
de dialogues philosophiques

Sous la direction de
Sébastien Yergeau, Nadia Beaudry et Aline Baron

AUTONOMIE
D I A L O G U E S

2024  



Dialogues – Autonomie
Création de contenu
Aline Baron, conseillère au développement, SEVE
Nadia Beaudry, formatrice en philosophie pour enfants, conseillère en
pratique de l'attention
Lynda Champagne, professeure de philosophie au collégial
Jean-François Marçal, professeur de philosophie au collégial
Sébastien Yergeau, enseignant de philosophie École secondaire les
Etchemins

Direction de contenu
Sébastien Yergeau, directeur pédagogique SEVE 

Conseillères en pratique de l’attention
Hélène Parent, formatrice en pratique de l'attention
Isabelle Plante, psychiatre pour enfants et adolescents

Coordination de contenu
Aline Baron, conseillère au développement, SEVE

Mise en page et graphisme
Laurence Fillion 

Révision linguistique
Bla bla rédaction

Direction générale SEVE
Marie-Claude Collet

ISBN : 978-2-9822201-7-1
Dépôt légal, Bibliothèque et Archives nationales du Québec, 2024.

Les Dialogues, programme implanté au Centre de réadaptation pour les
jeunes en difficultés d’adaptation, est une initiative de SEVE Formation
Canada, en collaboration avec le CISSS de Laval et l’Université de
Sherbrooke, grâce au généreux soutien de la Fondation Lise et Giuseppe
Racanelli, de la Fondation Cité de la Santé et du Fonds du Grand
Mouvement Desjardins. 





Bienvenue dans le
programme Dialogues!

AVANT-PROPOS

Pour réfléchir, se questionner, échanger,
écouter et réfléchir encore… 
Le programme Dialogues, une initiative
offrant des séances guidées de dialogues
philosophiques aux enfants et aux
adolescent.e.s, est né de notre volonté de
mettre en place ces pratiques auprès de
jeunes en situation de vulnérabilité
accompagnés par le Centre de
réadaptation pour jeunes en difficulté
d’adaptation (CRJDA) de Laval. Notre désir
était d’inviter des jeunes de 6 à 20 ans à
dialoguer en vue de développer leur
pensée, en interaction avec les autres,
dans le but de favoriser la connaissance de
soi et d’acquérir des compétences
cognitives, sociales et émotionnelles
essentielles pour savoir être et vivre
ensemble. C’est d’ailleurs l’idée du
dialogue qui a inspiré le nom du
programme.

En 2020, le projet audacieux et novateur,
lancé par SEVE (Savoir Être et Vivre
Ensemble Formation Canada), a réuni une
équipe engagée d’enseignant.e.s,
d’intervenant.e.s en psychologie sociale,
d’animateur.rice.s et de formateur.rice.s en
dialogue philosophique. Ensemble, nous
avons combiné nos expertises,
compétences et énergies pour concevoir
une série d’ateliers de dialogue
philosophique adaptés à la réalité des
jeunes au sein du CRJDA. 

Le projet s’est déroulé en différentes
étapes, ce qui a favorisé un travail
collaboratif étroit entre SEVE et le
CRJDA de Laval. Nous avons d’abord
consulté les jeunes résidant dans les
unités d’hébergement en vue de
connaître leurs centres d’intérêt, et ce,
pour déterminer les thèmes des
ateliers. Les éducateur.rice.s et les
responsables des différents milieux ont
également fait part de leurs attentes et
préoccupations, ce qui nous a permis
de cibler les objectifs d’apprentissage
pour les jeunes. Une centaine d’ateliers
ont par la suite été expérimentés par
plus de 80 jeunes et mis en place dans
10 unités d’hébergement, puis les
commentaires des jeunes et des
adultes ont été recueillis en vue
d’améliorer les activités proposées. 

Enfin, tout le processus d’implantation
des ateliers a été accompagné par une
recherche-action collaborative menée
par la Faculté d’éducation de
l’Université de Sherbrooke. Des
centaines d’heures d’entretien et
d’analyse ont ainsi permis de
documenter, de décrire et d’évaluer la
mise en œuvre du programme et ses
retombées auprès des jeunes et de
l’équipe d’intervention.



AVANT-PROPOS (SUITE)

Nous avons pleinement conscience que la
réalisation d’un tel projet n’aurait pas été
possible sans le soutien financier de la
Fondation Lise et Giuseppe Racanelli, de la
Fondation Cité de la Santé et du Fonds du
Grand Mouvement. Nous tenons à les
remercier sincèrement pour leur
contribution qui a permis et, nous
l’espérons, continuera de permettre aux
jeunes de développer leur discernement et
leur humanité.

Nous vous souhaitons de riches et
inspirants dialogues philosophiques!

Marie-Claude Collet
Directrice générale, SEVE, de mai 2020 à
mars 2023

Sébastien Yergeau
Directeur pédagogique, SEVE

Les ateliers élaborés sont regroupés en
quatre guides distincts, adaptés en
fonction des objectifs, des thèmes et des
groupes d’âge. Les guides Dialogues  
Découverte, Exploration, Reconnaissance
et Autonomie offrent une approche
d’animation clés en main, unique dans le
domaine de la philosophie pour les jeunes.
Cette approche se distingue par sa
simplicité, sa convivialité et sa capacité à
s’adapter aux réalités des CRJDA, tout en
étant transférable à d’autres contextes. 

Les efforts déployés, le chemin parcouru et
les résultats obtenus dans ce magnifique
projet sont pour nous une grande source
de fierté, et nous tenons à exprimer notre
reconnaissance envers ceux et celles qui
ont contribué à sa réalisation. Nous
remercions chaleureusement toute
l’équipe de SEVE Formation Canada,
l’équipe du CRJDA de Laval, l’équipe de
recherche de l’Université de Sherbrooke
ainsi que toutes les personnes qui ont
contribué à ce projet des Dialogues SEVE.
Votre engagement et votre soutien ont été
d’une valeur inestimable. Nous souhaitons
également exprimer notre gratitude infinie
envers les jeunes qui ont participé à ce
projet, car ce sont eux et elles qui ont
inspiré ces ateliers. C’est aussi grâce à leur
participation que nous avons pu améliorer
en continu ces ateliers.





Table des matières

La liberté
Toi, moi, amoureux.ses?
Pourquoi travailler?
Où j’habite?
Consentement et relations de pouvoir
Qu'est-ce que la santé?
Le monde est-il injuste?
Le bonheur, ça dépend de quoi?

DEUXIÈME SECTION : LES ATELIERS

TROISIÈME SECTION : POURSUITE DE L’ANIMATION

L’approche pédagogiqe
La pratique du dialogue philosophique
Le questionnement
Les habiletés de pensée
La pratique de l’attention
Le fonctionnement des ateliers

INTRODUCTION

PREMIÈRE SECTION : DESCRIPTION DU
PROGRAMME

BIBLIOGRAPHIE

CONCLUSION

28
32
38
42
48
52
58
64

1

5

27

74

71

76

6
8
11
14
18
23





Savoir être et vivre ensemble sont des défis que tout un chacun affronte au quotidien. Ces

défis sont d’autant plus éprouvants chez les jeunes que ces dernier.ère.s sont en pleine
construction de leur identité et à la recherche de leur place dans le monde qui les entoure.
Influencé.e.s par la famille, les ami.e.s, l’école, les médias traditionnels et sociaux et bien
plus encore, les jeunes doivent se construire et naviguer à travers diverses façons de
penser, d’être et d’agir parfois polarisées et contradictoires, parfois bonnes pour soi et
mauvaises pour les autres, parfois mauvaises pour soi et bonnes pour les autres… Pour
ajouter à la complexité de ces défis, le mode de vie effréné visant la performance, la
productivité et l’efficacité met les jeunes dans un contexte qui leur laisse peu de place
pour prendre le temps de déterminer la personne qu’ils et elles veulent être comme
individu et le monde dans lequel ils et elles veulent vivre.

Pour aider les jeunes à être bien individuellement et collectivement, SEVE a créé, en
collaboration avec le CRJDA de Laval et la Faculté d’éducation de l’Université de
Sherbrooke, le programme Dialogues. Ce programme propose de leur offrir des moments

leur permettant d’acquérir des outils qui favorisent l’autodétermination à travers la
diversité. Pour ce faire, il vise trois objectifs : dialoguer, réfléchir et se connaître. Chacun de
ces objectifs cible certains apprentissages  qui s’enrichissent mutuellement. Dialoguer aide
à réfléchir et à se connaître; réfléchir favorise le dialogue et la connaissance de soi; se
connaître enrichit le dialogue et la réflexion.

Introduction

Objectifs

Dialoguer 
Entrer en relation avec les autres 
Acquérir des outils d’affirmation de soi et d’écoute
des autres
Comprendre et reconnaître les autres (émotions,
sentiments, centres d’intérêt, idées, etc.) 

Réfléchir 
Expliquer et justifier ses idées et points de vue 
Prendre position sur différents thèmes individuels
et sociaux
Se poser des questions

Se connaître
Prendre conscience de ses émotions, de ses
sentiments, de ses goûts, de ses idées, etc. 
Établir ce qui convient ou non individuellement et
collectivement

Dialoguer Réfléchir

Se connaître

Autodétermination

                    AUTONOMIE                                                                                                                                                                 1



                    2                                                                                                                                                                 DIALOGUES

Pour concrétiser le désir d’offrir des moments permettant d’atteindre ces trois
objectifs, le programme Dialogues comprend quatre guides d’animation d’ateliers
de dialogue philosophique. Chacun de ces guides se découpe selon des groupes
d’âge ciblés, des intentions pédagogiques spécifiques et des thèmes particuliers
pour soutenir une atteinte graduelle des objectifs. Le présent guide d’animation,
Dialogues – Autonomie, s’adresse à des jeunes de 15 à 20 ans et veut les aider à
apprendre à se connaître. Le tableau suivant explicite davantage ce programme
tout en précisant la place de chaque guide parmi les autres.
 

Intentions pédagogiques

Apprendre à se

connaître

Comprendre ses

émotions et ses

pensées

Définir ses goûts,

ses centres d’intérêt

et ce qui est

acceptable ou non

pour soi

Prendre sa place

parmi ses pairs et

dans son

environnement

immédiat

S’affirmer 

Faire preuve

d’ouverture

Comprendre le

monde qui nous

entoure

Reconnaître la

place des autres

Réfléchir sur les

limites de ce qui est

acceptable pour soi

et pour les autres

Accepter la critique

Être autocritique

Réfléchir sur sa

place dans la

société et sur son

quotidien

Définir des moyens

de participation et

d’intégration sociale

Définir ses

aspirations pour

l’avenir

Thèmes abordés

Les émotions, les rêves,

les besoins, la

différence, la colère, la

peur, le mystère de la

mort, l’amitié

Le sport, être soi-

même, les genres, le

bonheur, les relations

amoureuses, ce qui est

drôle, la nudité et la

sexualité, la liberté et la

sexualité

L’argent, l’autorité, les

réseaux sociaux,

l’influence, la

discrimination, la vie de

couple, l’intimidation,

le bien et le mal

La liberté, les relations

amoureuses, le travail,

être chez soi, les

relations de pouvoir et

le consentement, la

santé, l’injustice, le

bonheur

Groupe d’âge ciblé (à titre indicatif)

6-12 ans 13-16 ans 14-17 ans 15-20 ans

Découverte Exploration AutonomieReconnaissance



                    AUTONOMIE                                                                                                                                                                 3 

Le programme et les guides reposant sur de nombreux fondements théoriques et
pratiques, ils permettent d’offrir les meilleures pratiques possibles pour mettre en place
le dialogue, la réflexion et la connaissance de soi ainsi que les intentions pédagogiques,
tout en tenant compte des besoins et des réalités des jeunes. En ce sens, ils proposent
une série d’outils pratiques, conviviaux et polyvalents. Dans le présent guide, ces outils
sont répartis en trois sections. La première décrit de façon imagée l’approche proposée,
la pratique du dialogue philosophique ainsi que la pratique de l’attention et explique le
fonctionnement des ateliers. La deuxième section présente huit ateliers à réaliser avec
des jeunes de 15 à 20 ans. La troisième section, quant à elle, suggère des pistes et des
conseils pour poursuivre la pratique du dialogue philosophique de façon autonome, au-
delà des huit ateliers présentés.





Description
du
programme

PREMIÈRE ÉTAPE



Description du programme
PREMIÈRE ÉTAPE

La présente section décrit de façon concise et imagée l’approche pédagogique et les
deux pratiques qui la composent, celles du dialogue philosophique et de l’attention. Elle
présente plus en détail la pratique du dialogue en abordant les différentes dimensions
qui y sont inhérentes, ce qu’elles tentent de développer (les habiletés sociales, affectives
et cognitives) ainsi que le questionnement nécessaire à sa mise en place. De plus, elle
propose des pratiques de l’attention scriptées qui peuvent être réalisées dans les ateliers.
Une fois les principes et fondements présentés, il est possible d’expliquer, à la fin de
cette section, le fonctionnement des ateliers et des outils d’animation qui en découlent.

 
Pour inviter les jeunes à dialoguer, à réfléchir et à se connaître, le programme Dialogues
propose une approche originale qui s’appuie sur deux pratiques : la pratique du dialogue
philosophique et la pratique de l’attention. La première pratique permet d’atteindre les
trois objectifs par la mise en relation des personnes et des idées. Ainsi amène-t-on les
jeunes à utiliser et à développer des habiletés sociales et affectives pour interagir et des
habiletés cognitives et réflexives pour expliquer et justifier leurs idées et leurs points de
vue, ce qui permet de penser par et pour soi-même. La pratique de l’attention, quant à
elle, concrétise les trois objectifs en invitant les jeunes à marquer un moment de retour à
soi, un moment pour s’enraciner dans le présent. On leur propose notamment de
prendre le temps de ressentir et de reconnaître les sensations, émotions, sentiments et
pensées qui les habitent.

Ces deux pratiques s’enracinent dans des valeurs comme l’accueil, l’ouverture, la
confiance, la sécurité, la liberté et le respect, qui sont nécessaires au dialogue, à la
réflexion et à la connaissance de soi. De même, elles ont des retombées importantes
pour les jeunes. Que ce soit la connaissance de soi et des autres, la confiance en soi ou le
partage d’expériences significatives, ces retombées contribuent à savoir être et à vivre
ensemble. Grâce à ces valeurs et à ces retombées partagées, ces deux pratiques se
bonifient l’une l’autre. La pratique de l’attention nourrit la pratique du dialogue
philosophique et vice-versa. Par exemple, ressentir et reconnaître ses émotions et ses
pensées aide à développer des habiletés sociales, affectives et cognitives, tout comme le
développement des habiletés sociales et affectives aide à ressentir et à reconnaître les
émotions.

L’approche pédagogique

                    6                                                                                                                                                                DIALOGUES



 AUTONOMIE                                                                                                                                                                                                      7 

L’approche pédagogiqueL’approche pédagogique  

LES PRATIQUES 
PORTENT LEURS FRUITS

AFFIRMATION/
CONFIANCE EN SOI

RECONNAISSANCE 

EXPÉRIENCES
SIGNIFICATIVES

AUTHENTICITÉ

CONNAISSANCE 
DE SOI

EXPÉRIENCES
PARTAGÉES

OUVERTURE

CONFIANCE

LES PRATIQUES 
PRENNENT 

RACINE DANS

LIBERTÉ

COLLABORATION

ACCUEIL

SÉCURITÉ

Développer des habiletés affectives
et sociales (respect, ouverture,
écoute, affirmation des idées,

coopération...) 

Expliquer et justifier ses idées et ses
points de vue 
Développer des habiletés cognitives
et réflexives (définir, distinguer,
donner des raisons, s'autocorriger...)

La pratique du 
dialogue philosophique

Identifier ses sensations, ses
émotions, ses sentiments et ses

pensées

Pratiquer le dialogue Ressentir et reconnaître

Penser par et pour soi-même 

Se dégager des obstacles 
Vivre le moment présent

Prendre conscience de ce
qui est ici et maintenant

La pratique de
l’attention

                    AUTONOMIE                                                                                                                                                                 7



  8                                                                                                                                                                                                     DIALOGUES

Ces dialogues peuvent prendre plusieurs formes en fonction du contexte ou des
visées de leur réalisation*. Concrètement, dans le cas des Dialogues, il s’agit
généralement de placer les jeunes en cercle et de les questionner sur un thème,
un sujet ou une situation initiale afin de favoriser la mise en relation des individus
et des idées. Les interactions ainsi produites stimulent l’utilisation et le
développement d’habiletés affectives, sociales et cognitives nécessaires pour
s’autodéterminer et prendre sa place dans la société. Pour assurer cette
stimulation des différentes habiletés, il importe que l’animation s’intéresse aux
trois dimensions d’un dialogue philosophique : la dimension affective et sociale,
la dimension cognitive et la dimension philosophique. 

La dimension affective et sociale est primordiale en dialogue philosophique. Elle
favorise, entre les jeunes, le partage, l’écoute et les échanges dans un climat
d’ouverture, de respect et de sécurité. La stimulation d’habiletés affectives et
sociales permet ensuite de faire progresser les interactions vers une
collaboration. Grâce à celle-ci, les échanges ne sont plus une série d’interventions
mises les unes à la suite des autres, mais plutôt un projet d’entraide où ces
interventions s’appuient les unes sur les autres pour co-construire. 

Les interventions des jeunes, en plus d’être les éléments constituants de la
dimension affective et sociale, s’inscrivent dans la dimension cognitive du
dialogue philosophique. Elles mobilisent différentes habiletés cognitives,
donnant ainsi forme aux idées et aux points de vue. 

La pratique du dialogue
philosophique

Les dialogues philosophiques sont
essentiellement une pratique qui
permet l’apprentissage par la
réalisation. En s’y exerçant, on
acquiert des outils de dialogue, de
réflexion et de connaissance de soi. 

____________________________________________________________________________________________________________________________________

Ils peuvent prendre une forme plus communautaire comme la communauté de recherche philosophique, une forme plus politique
avec les dialogues à visées démocratiques et philosophiques, une forme plus psychologique dans les groupes de soutien, une forme
plus scolaire comme la situation d’apprentissage philosophique, etc. En fait, les Dialogues s’appuient sur la forme proposée par
Frédéric Lenoir qui entremêle méditation et philosophie tout en intégrant plusieurs aspects d’autres formes de dialogues
philosophiques pour se bonifier. Voir la bibliographie. 

*

                    8                                                                                                                                                                  DIALOGUES



En ce sens, la dimension cognitive consiste à favoriser la recherche d’information,
l’organisation de celle-ci et le raisonnement afin de stimuler l’utilisation et le
développement d’habiletés cognitives. 

De plus, cette dimension cognitive se veut métacognitive, autocritique et
autocorrectrice, c’est-à-dire que les habiletés cognitives sont aussi utilisées pour
prendre conscience des idées, des points de vue et du processus mis en place
pour y arriver. La prise de conscience de ces éléments (idées, points de vue et
processus) favorise ensuite leur examen en vue de les modifier et de les
améliorer, le cas échéant. La dimension philosophique, quant à elle, consiste à
chercher et à établir des repères servant d’ancrages significatifs pour
l’élaboration des idées et des points de vue. En ce sens, la recherche éthique pour
contribuer au bien, au bon, au juste, la recherche logique pour assurer la
cohérence et la pertinence, la recherche esthétique pour orienter l’attirance et
apprécier les perceptions et le beau, la recherche métaphysique pour distinguer
le nécessaire et l’essentiel et, enfin, l’épistémologie pour déterminer le vrai, le
valide et le viable fournissent aux jeunes des repères pour les aider à
s’autodéterminer et à participer à la vie sociale. 

Exploiter toutes les dimensions d’un dialogue philosophique est complexe,
d’abord parce que les acquis affectifs, sociaux et cognitifs ne sont pas les mêmes
chez tout un chacun, ce qui demande à la personne responsable de l’animation
d’intervenir en tenant compte de plusieurs singularités. De plus, la dynamique de
groupe exige beaucoup d’adaptation de la part de cette personne. De même, le
lieu, le moment, le nombre de jeunes ou encore les conditions de réalisation (ex. :
accompagnement ou non d’une autre personne adulte) influencent la réalisation
du dialogue philosophique. En ce sens, la mise en place des trois dimensions
peut être complexe, ardue et longue. Il est donc important que le ou la
responsable de l’animation travaille de façon progressive, avec une vision à
moyen et à long terme. Par exemple, lors des premiers dialogues, il est plus
pertinent de travailler sur la dimension affective et sociale puisque si celle-ci n’est
pas minimalement acquise, il est difficile de travailler les dimensions cognitive et
philosophique. De même, vouloir tout travailler et développer en même temps
n’est pas très productif puisqu’il y a une surcharge pour la personne responsable
de l’animation. Les Dialogues proposent différents outils et une structure pour
exploiter ces trois dimensions de façon progressive. Toutefois, les outils et la
structure ne suffisent pas à assurer une animation adéquate; l’animation doit
aussi s’appuyer sur le questionnement.

                    AUTONOMIE                                                                                                                                                                 9



  10                                                                                                                                                                                                     DIALOGUES

La pratique du dialogue
philosophique 

Comprendre,
expliquer et

valider
l’expérience

Réflexion

P
h

ilo
so

p
h

ie

Dialogue

La pratique du dialogue philosophique (DP) met en interaction les jeunes pour réfléchir
en groupe en vue de comprendre, d’expliquer et de justifier leurs idées et leurs points de
vue sur leur expérience personnelle et collective. En ce sens, elle comporte trois
dimensions importantes : affective et sociale, cognitive et philosophique. 

Les DP se font généralement en cercle
afin de favoriser les contacts directs
entre les jeunes, ce qui permet le
développement d’habiletés affectives
et sociales ainsi que la co-construction
des idées et des points de vue.

La dimension affective
et sociale 

Co-construction
Collaboration
Ouverture 
Habiletés affectives 
et sociales

Respect
Échange
Entraide
Sécurité

Les DP encouragent les jeunes à
réfléchir sur différentes thématiques et à
développer des habiletés cognitives
grâce à la recherche, à l’organisation des
informations et au raisonnement. Ces
habiletés peuvent aussi être utilisées de
façon réflexive pour améliorer la
compréhension, l’explication et la
justification des idées et des points de
vue. 

La dimension cognitive

Habiletés cognitives 
Recherche
Raisonnement
Organisation de l’information
Métacognition, autocritique,
autocorrection 

La dimension philosophique
Les DP s’appuient sur des repères
philosophiques comme l’éthique,
l’esthétique, la logique, la métaphysique
et l’épistémologie pour favoriser la
compréhension, l’explication et la
justification des idées et des points de
vue sur l’expérience humaine.

Éthique (bien, bon, juste...)
Logique (cohérence, pertinence...)
Esthétique (beau, laid, apparence...)
Métaphysique (nécessaire,
essentiel...)
Épistémologie (vrai, valide, viable...) 

                    10                                                                                                                                                                  DIALOGUES



La dimension du dialogue s’appuie sur des questions qui mettent en place des
conditions sociales et affectives qui lui sont nécessaires. Ces questions
permettent de mettre en relation des idées et des personnes ou de favoriser la
mise en place d’un environnement d’écoute, d’ouverture et de collaboration. Par
exemple, des questions comme « Y a-t-il un lien entre ce que tu dis et ce que X a
dit? » ou « Quelqu’un voudrait ajouter quelque chose à l’idée…? » peuvent être
posées par l’animateur.rice pendant l’animation pour assurer le dialogue. 

La dimension de la réflexion, quant à elle, s’appuie sur des questions qui mettent
au défi de penser. En effet, les questions soutenant la réflexion forcent à dépasser
le simple partage d’impressions ou d’opinions pour construire des points de vue
plus élaborés. Elles favorisent la recherche et l’évaluation de différentes
informations et idées, l’organisation de ces informations et de ces idées ou
encore l’approfondissement des raisonnements. En ce sens, ces questions
assurent l’utilisation de plusieurs habiletés permettant de comprendre,
d’expliquer et de justifier les idées et les points de vue. Par ailleurs, le type de
question posée peut déboucher sur une utilisation créative de ces habiletés pour
comprendre, concevoir ou conceptualiser de nouvelles idées, sur une utilisation
prudente pour nuancer et explorer une diversité d’éléments ou encore sur une
utilisation critique pour justifier les différents points de vue et les mettre en
contexte. De plus, les questions soutenant la réflexion peuvent aider à prendre
conscience non seulement des idées et des points de vue, mais également du
processus y ayant mené. Ainsi est-il possible de faire de la métacognition* afin de
constater ce qui fonctionne ou non dans la réflexion pour la reproduire ou
l’ajuster. 

Le questionnement

Le questionnement est le moyen principal
qu’a la personne responsable de l’animation
pour assurer le déploiement des trois
dimensions d’un dialogue philosophique, soit
le dialogue, la réflexion et la philosophie. 

_________________________________________________________________________________________________________________________________

La métacognition mise en action par la pensée réflexive peut aussi porter sur les autres dimensions de la pensée qui mobilisent
les habiletés. En effet, elle peut s’appliquer à la pensée créative qui produit des idées originales et inventives, à la pensée vigilante
qui élabore des idées prudentes et prévoyantes et à la pensée critique qui construit des idées raisonnées et contextualisées.

*

                    AUTONOMIE                                                                                                                                                                 11



Enfin, la dimension philosophique s’appuie sur des questions qui permettent la
construction d’idées et de points de vue significatifs. En ce sens, les questions
soutenant la dimension philosophique poussent la discussion et la réflexion vers
la recherche et l’élaboration de repères spécifiques. Les enquêtes sur le bien, le
bon et le juste (dimension éthique), sur le vrai et le valide (dimension
épistémologique), sur le beau et le laid (dimension esthétique), sur la cohérence
et l’adéquat (dimension logique) ou sur l’essentiel et le nécessaire (dimension
métaphysique) fournissent des repères qui permettent de mieux comprendre et
de mieux justifier l’expérience humaine. Par exemple, une question d’animation
comme « Est-ce juste/valide/cohérent/nécessaire de…? » enracine la recherche
dans la dimension philosophique du dialogue.

Le questionnement soutient donc le dialogue, la réflexion et la philosophie de
différentes façons. Il le fait par la mise en relation de personnes et d’idées, par la
stimulation de la compréhension, de l’expression et de la justification des points
de vue, par la sollicitation d’habiletés de pensée, par la promotion de la
métacognition ainsi que par la recherche de critères significatifs. Chacune de ces
façons de soutenir ces trois dimensions se traduit en par six types de questions à
poser de façon soutenue et diversifiée lors de l’animation des dialogues
philosophiques (DP) : les questions générales d’animation, les questions de
compréhension, les questions de justification, les questions sur les habiletés de
pensée, les questions philosophiques et les questions métacognitives.  
L’animateur.rice  peut donc  poser des questions comme « Y a-t-il d’autres
définitions/raisons/causes/hypothèses pour expliquer…? », « Y a-t-il des
différences ou des ressemblances entre…? » ou « Peut-on dire que X et Y sont des
arguments contraires? », « Quel chemin notre réflexion a pris pour arriver à… »,
pour travailler la dimension réflexive du dialogue. 

                    12                                                                                                                                                                  DIALOGUES



Carte de questionnement 

 
Questions générales d’animation

Fonctions :
Établir des liens entre les idées et entre les
jeunes
Ouvrir et élargir le dialogue et la réflexion à
plusieurs possibilités
Susciter des réponses permettant l’exploration

Exemples : 
Pourquoi? Sur quoi tu te bases pour…? 
Quelqu’un voudrait ajouter…?
Y a-t-il un lien entre ce que Julie dit et ce que tu dis?
Faites-vous un lien entre X et Y? 
À quoi pensez-vous quand…? 
Quelqu’un voudrait aider…? 

 
Questions philosophiques

 Fonctions :
Comprendre et justifier les idées et les points de
vue à partir de repères philosophiques décrits
précédemment

N. B. : Les questions philosophiques sont aussi des
questions de compréhension et de justification,
mais elles visent plus particulièrement à éclairer
l’expérience humaine.
Exemples : 

Est-ce beau/laid…? Pourquoi? (esthétique) 
Est-ce acceptable/juste/bon/bien…? Pourquoi?
(éthique) Est-ce que c’est acceptable si tout le monde
ou personne…? Pourquoi? (éthique)
Est-ce cohérent/pertinent/logique…? Est-ce que nous
pouvons affirmer X et Y en même temps? (logique)
Est-ce vrai/valide/viable/…? Comment fait-on pour
savoir que…? (épistémologie)
Est-ce nécessaire de…? Pourquoi? Qu’est-ce qui est
nécessaire? Qu’est-ce qui est essentiel dans…?
Pourquoi? (métaphysique)

 
Questions métacognitives

Fonctions :
Favoriser l’utilisation de la pensée critique
(raison et contexte) 
Favoriser l’utilisation de la pensée créative
(originalité et inventivité)
Favoriser l’utilisation de la pensée prudente
(nuance et exploration)
Favoriser l’utilisation de la pensée réflexive
(autocritique et autorégulation)

Exemples : 
Est-ce que notre raisonnement est applicable dans
tous les contextes?
Pourrions-nous envisager… autrement? Comment?
Y a-t-il autre chose que nous devrions considérer
pour…? Quoi? 
Y aurait-il des habiletés qui nous aideraient pour
répondre à…? Lesquelles? 
Comment avons-nous fait pour arriver à dire que…?
Quels éléments de contenu et quelles habiletés
avons-nous utilisés? 

 
Questions sur les habiletés de pensée

Fonctions : 
Solliciter une habileté de pensée en particulier
Préciser les réponses, le dialogue et la réflexion
par rapport à certains éléments
Peaufiner la compréhension et la justification

N. B. : Voir le schéma illustrant les habiletés de
pensée sollicitées dans les ateliers.
Exemples : 

Quelqu’un pourrait reformuler/donner un
exemple/comparer…?
Y a-t-il un présupposé, une généralisation abusive…
dans…? 
Y a-t-il des moyens pour…, des parties à…, des raisons
qui…?
Quelle place occupent les émotions/les valeurs dans…?

 
Questions de compréhension

Fonctions : 
Établir une compréhension commune
Élaborer, exploser et décrire des idées, des points
de vue
Comprendre des situations ou des problèmes

Exemples : 
Qu’avez-vous compris de…?
Comment définiriez-vous…? Comment concevez-
vous…? 
Y a-t-il un problème/enjeu dans…? Lequel? En quoi est-
ce un problème? 
Quelles seraient la ou les causes, la ou les
conséquences…?
Comment décrire ou expliquer…? 

 
Questions de  justification

Fonctions : 
Justifier, appuyer et argumenter une idée, un
point de vue
Évaluer et valider les idées et les points de vue 
Identifier les limites et les contre-arguments

Exemples : 
Qu’est-ce qui permet de justifier…?
Pouvez-vous donner une raison/un critère…? Est-ce
une bonne raison? Pourquoi?
Êtes-vous en accord, en désaccord avec…? Pourquoi?
Y a-t-il des limites, des conséquences à…?
Lesquelles? Pourquoi?
Y a-t-il des situations où ce que nous disons n’est pas
possible? 



Les habiletés de pensée

Deux catégories d’habiletés sont développées par les Dialogues : les habiletés
affectives et sociales ainsi que les habiletés cognitives. Les premières sont des
actions ou des opérations de la pensée qui permettent de réaliser des tâches
nécessitant l’affectivité (sentiments, émotions, valeur…) ou les interactions
sociales, ou du moins qui les facilitent. Par exemple, écouter est une habileté
affective et sociale qui facilite l’interaction avec les autres et qui demande
souvent un contrôle de ses émotions et de ses sentiments afin d’avoir des
réactions favorisant le dialogue et la réflexion. Les habiletés cognitives, quant à
elles, sont des actions ou des opérations de la pensée qui permettent de réaliser
des tâches intellectuelles. Par exemple, comparer est une habileté cognitive qui
permet d’identifier et de montrer des ressemblances et des similitudes entre
deux ou plusieurs éléments.

Même si les habiletés affectives, sociales et cognitives sont présentées comme
des opérations de nature différente, elles sont interdépendantes et
complémentaires, voire indissociables. En effet, les habiletés affectives et sociales
et les habiletés cognitives sont les deux faces d’une même pièce permettant
d’utiliser différents contenus pour penser et communiquer. Pour cette raison,
elles sont regroupées sous l’appellation d’habiletés de pensée. Les habiletés de
pensée sont essentielles à l’élaboration, à la justification et à l’expression des
idées et des points de vue puisque ce sont elles qui organisent et donnent forme
aux perceptions, aux émotions, aux sentiments, aux informations, aux croyances,
aux connaissances et autres éléments qui sont dans notre tête.

Les Dialogues ont pour objectifs de
permettre aux jeunes de dialoguer, de
réfléchir et d’apprendre à se connaître.
La poursuite de ces objectifs contribue
au développement d’habiletés qui leur
permettront de s’autodéterminer et de
prendre leur place dans la société. 

                   14                                                                                                                                                                  DIALOGUES



En ce sens, mieux comprendre et mieux maîtriser les habiletés qui permettent de
formuler, de justifier et d’affirmer des idées et des points de vue aide à mieux
communiquer, à mieux réfléchir et à mieux se connaître. C’est pour ces raisons
que les habiletés de pensée sont au cœur des guides Dialogues. Les ateliers qui
sont proposés dans la prochaine section s’assurent de mettre en action les
habiletés affectives, sociales et cognitives de diverses façons. Ainsi, que ce soit par
les différentes phases composant les ateliers ou par les questions qu’elle pose, la
personne responsable de l’animation invite les jeunes à utiliser certaines habiletés
ciblées et à en prendre conscience en vue de mieux comprendre leur
fonctionnement et leur utilité pour ainsi mieux les maîtriser.

Il importe donc que l’animation soit en mesure de faire découvrir aux jeunes les
habiletés de pensée et de stimuler leur utilisation. Le schéma suivant présente les
habiletés de pensée qui ont été ciblées pour dans le programme Dialogues –
Découverte. Bien entendu, il n’est pas question de travailler ou de présenter en
un seul atelier toutes ces habiletés en une seule fois, puisque cela apporterait
davantage de confusion et de surcharge cognitive pour les jeunes (peut-être
même pour la personne responsable de l’animation). Pour faciliter l’acquisition et
ainsi que le développement progressif et conscient de ces habiletés, chaque
atelier en cible deux (une affective et sociale et une cognitive). Il est suggéré de les
expliquer en début d’atelier, puis de les travailler grâce aux questions à poser
pendant l’atelier pour enfin réfléchir sur leur utilisation (et peut-être l’éclairer) lors
de la phase d’intégration en fin d’atelier. La personne responsable de l’animation
peut expliquer et donner des exemples en cours d’atelier afin de favoriser la
mobilisation des habiletés ciblées. D’autres habiletés sont aussi développées dans
chaque atelier. Toutefois, elles ne font pas nécessairement l’objet d’une
explication, d’une mobilisation et d’un retour systématique et formel.

                    AUTONOMIE                                                                                                                                                                 15



Donner des exemples/
contre-exemples

Coopérer
Collaborer à la réalisation d’une 
tâche pour atteindre un objectif
commun

Faire ressortir les éléments
implicites, non-dits d’un point de
vue

Reconnaître la place des émotions
Admettre que les émotions influencent
nos points de vue et nos interactions 

Les habiletés de la pensée (HP)

1

DÉFINITION

Les habiletés de pensée sont

des opérations ou des actions

mentales faites dans le but de

réaliser des tâches précises de

la pensée. 

2

FONCTIONS DES HP 

Elles permettent de rechercher, 

de raisonner et d’organiser

l’information afin de comprendre,

d’expliquer et de valider nos

expériences et notre rapport au

monde qui nous entoure. 

Identifier un 
argument d’autorité/
popularité

Effectuer des actes
métacognitifs

Reformuler 

Respecter les autres et leur
point de vue
Accorder de la considération
aux personnes et à leurs idées
(malgré son désaccord)

Établir des relations
moyens-fin

Établir des relations parties-tout
Identifier les liens entre les éléments
et leur ensemble pour voir leur
cohérence et leur dynamique

Dégager des présupposés

Identifier la
généralisation
abusive 

Examiner une situation ou une idée
en fonction de ce qui est bien, juste
et accepté

Avoir de considérations éthiques
Donner des
causes/
conséquences

Évaluer
Examiner l’importance, la valeur ou
l’intérêt de quelque chose à partir de
critères

Reconnaître la justesse ou la pertinence
de la remise en question de notre point
de vue par les autres

Accepter la critique raisonnable

                   16                                                                                                                                                                DIALOGUES



3

TYPES D’HP

Elles peuvent être cognitives (en

lien avec une tâche intellectuelle),

affectives (en lien avec une tâche

impliquant des émotions, des

sentiments ou des valeurs), et/ou

sociales (en lien avec des tâche

d’interaction avec les autres). 

CONTENUS DES HP

Elles utilisent différents contenus

(perceptions, émotions,

sentiments, valeurs, croyances,

informations, connaissances…)

afin de produire des idées et des

points de vue. 

4

Construire à partir des
idées des autres

Partir du point de vue de quelqu’un
pour élaborer et enrichir son propre

point de vue

Donner des raisons
Exposer des repères/ principes pour

justifier  un point de vue

Affirmer ses idées
Manifester de façon explicite son

point de vue

Accorder son attention aux propos d’une
autre personne afin de la comprendre

Catégoriser

S’autocorriger

Écouter

Avoir un souci du
contexte

Déterminer les critères pour former
différents ensembles servant à classer

des éléments

Accepter la diversité des
points de vue

Reconnaître qu’il y a plusieurs façons de
concevoir ou d’expliquer une situation

Comparer/distinguer

Établir des critères
Déterminer des repères

particulièrement fiables pour évaluer,
comparer/distinguer, classer, choisir…

Questionner

Identifier la double
faute

Définir

Examiner l’envers d’une position

Donner des exemples/
contre-exemples

Dans l’ensemble des habiletés de pensée développées dans le

programme, celles travaillées explicitement dans ce guide sont

accompagnées de leur définition. 

Considérer l’inverse d’une idée ou 
d’une situation pour voir la validité 

ou pour en trouver d’autres

                    AUTONOMIE                                                                                                                                                                17



Les pratiques de l’attention suivantes sont divisées en trois étapes. La première,
l’introduction, est la même pour toutes les pratiques. La deuxième étape, identifiée par
un titre, propose des pratiques qui utilisent différentes techniques. La troisième, le
retour, est aussi la même pour toutes les pratiques. Bien entendu, chacune de ces
étapes peut être modifiée ou bonifiée en fonction du contexte de la pratique (âge et
expérience des jeunes, durée, moment de la journée, etc.). La combinaison de ces trois  
étapes forme des pratiques de l’attention narrées faciles d’utilisation.  

Les pratiques de l’attention sont
essentiellement des moments
d’arrêt afin de prendre conscience
de ce qui est ici et maintenant.
Elles permettent de ressentir et de
reconnaître ses émotions, ses
sentiments et ses pensées afin de
pouvoir, éventuellement, les
apprivoiser et développer des outils
favorisant l’autodétermination. 

Nous allons prendre quelques minutes pour faire une pratique de l’attention
ensemble. Ça te permettra de regarder à l’intérieur de toi. Tu peux t’installer sur
ta chaise, les mains sur les genoux. Tu peux garder les yeux ouverts ou fermés.
L’important est que tu sois à l’aise. Si tu gardes les yeux ouverts, assure-toi de
ne pas regarder les autres pour ne pas les déranger ou les rendre mal à l’aise. Si
tu préfères ne pas faire la pratique de l’attention, garde le silence pour ne pas
déranger les autres qui désirent la faire.

Introduction
PREMIÈRE ÉTAPE

Les pratiques de
l’attention

                   18                                                                                                                                                                  DIALOGUES



L E  S O U F F L E  

Prends trois grandes respirations. Imagine que
tu as une lampe de poche imaginaire pour
t’aider à explorer tout ton corps. Avec ta lampe
de poche, observe ce qui se passe dans tes
pieds. Quelle sensation as-tu? Tu peux
remonter la lampe de poche le long de tes
jambes, jusqu’à tes genoux, jusqu’à tes cuisses.
Comment ça va dans tes jambes? Remonte
jusqu’à ta taille et à ton ventre. Ressens-tu la
même chose? Maintenant, explore ton dos, tes
épaules, tout le haut du corps. Qu’est-ce que tu
remarques ici? Toujours avec ta lampe de
poche imaginaire, éclaire doucement tes
épaules, tes coudes, tes mains jusqu’au bout
des doigts. Quelles sont les sensations dans les
bras? Enfin, on va aller voir le cou, le visage,
toute la tête. Qu’est-ce qu’on remarque dans la
tête? Tu peux maintenant éteindre la lampe de
poche, mais tu peux la rallumer quand tu veux.

L A  L A M P E  D E  P O C H E

Pratiques de l’attention
DEUXIÈME ÉTAPE

Prends trois grandes respirations.
Porte ton attention sur le chemin
que fait l’air quand tu inspires,
puis quand tu expires. À quel
endroit dans ton corps sens-tu le
plus l’air de ton souffle?
Remarque ce que tu sens quand
tu suis le chemin de l’air qui entre
et qui ressort. Fais cela plusieurs
fois, autant de fois que tu veux.

                    AUTONOMIE                                                                                                                                                                19



Remarque ta respiration naturelle, sans
rien forcer. Est-ce que tu sens la
respiration dans ton corps? Peut-être
que tu remarques la chaleur de l’air
dans ton nez… ou des mouvements
dans ton ventre… ou d’autres sensations
dans ton corps… Peut-être aussi que tu
ne ressens rien de spécial. Je t’invite à
choisir un endroit, n’importe lequel dans
ton corps, où tu vas observer ta
respiration aujourd’hui. Cet endroit, on
va l’appeler l’ancrage. Pour quelques
secondes, tu peux remarquer ce que fait
la respiration à cet endroit de ton corps.
Si d’autres pensées arrivent dans ta tête,
c’est normal. Ramène doucement ton
attention sur ton ancrage.

L ’ A N C R A G E  P A R  L A
R E S P I R A T I O N

L E S  G R I M A C E S

  20                                                                                                                                                                                                    DIALOGUES

Prends trois grandes respirations, puis
fais une grimace. En inspirant,
maintiens la grimace pendant
quelques secondes. Puis, relâche ton
visage. Tu peux essayer toutes sortes
de grimaces (la baboune, le visage
tout plissé, les joues gonflées, un
visage super souriant, etc.). Entre
chaque grimace, prends le temps
d’observer les sensations sur ton
visage. Tu peux faire cet exercice aussi
longtemps que tu veux.

                    20                                                                                                                                                                DIALOGUES



L E S  S O N S

L A  M É T É O
I N T É R I E U R E

Prends trois grandes respirations,
puis écoute les sons autour de toi.
Observe-les, si possible sans
chercher à savoir d’où ça vient,
sans vouloir les changer…
Comment sont les sons que tu
entends? Forts ou doux? Proches
ou lointains? Agréables ou
désagréables? Peut-être qu’il y a
du silence aussi. Peu importe ce
qu’on entend, on le remarque,
sans chercher à rien changer.
Pendant les prochaines secondes,
tu peux observer les sons ou les
silences par toi-même.

Prends trois grandes respirations, puis
observe ton état intérieur comme si
tu regardais par une fenêtre. Quelle
météo fait-il en ce moment dans ton
corps, dans ton cœur, dans ton esprit?
Est-ce nuageux, ensoleillé, orageux,
humide, sec, doux, frais? Est-ce qu’il y
a du vent ou pas? Quelle est la
température? Comment est l’air?
Regarde ta météo, sans vouloir la
changer, tout en continuant à respirer
doucement. Tu peux te regarder par
ta fenêtre intérieure quand tu le veux
pour constater quelle météo il y a en
dedans de toi.

                    AUTONOMIE                                                                                                                                                                21



L E S  M O U V E M E N T S  A U  R A L E N T I

Retour
TROISIÈME ÉTAPE

Prends trois grandes respirations, puis, lentement, commence à tourner ta tête
d’un côté, jusqu’au bout, sans forcer. Puis, ramène ta tête au centre. Toujours en
respirant, tourne ta tête de l’autre côté sans forcer, doucement. Reviens au
centre. Maintenant, encore en portant une attention à ta respiration, lentement,
soulève tes deux mains jusqu’au-dessus de ta tête. Tout aussi lentement, laisse
tes deux mains redescendre. Maintenant que tu as bougé lentement comme ça,
tu peux remarquer ce qui se passe dans ton corps, dans ta tête, ton cou, tes bras,
tes épaules, etc.

Prends le temps de constater comment tu t’es senti.e pendant la pratique. Il n’y
a pas de bonne ou de mauvaise réponse, simplement comment tu t’es senti.e.
Maintenant, quand tu sens que tout ton corps est prêt, tu peux bouger
lentement. (Possibilité de prendre une dernière respiration plus lente, puis
d’ouvrir les yeux si on les avait fermés et de revenir avec le groupe.) Tu peux
refaire cette pratique en solo quand tu veux et autant de fois que tu le désires.

                   22                                                                                                                                                                DIALOGUES



1. Titre et durée de l’atelier

Le guide Dialogues – Découverte offre des repères pour animer un dialogue
philosophique à travers différents ateliers. Il propose une formule simple et récurrente
pour faciliter son utilisation et pour s’adapter à différents contextes. Chaque atelier
aborde un thème spécialement ciblé en fonction du groupe d’âge et des intentions du
programme. Les ateliers du guide sont donc présentés selon une séquence en quatre
phases, reprise pour chacun des thèmes : la phase d’accueil, la phase d’activation, la
phase d’exploration et la phase d’intégration. Cette division des ateliers en différentes
phases favorise la variété dans les activités proposées ainsi que l’appropriation
progressive des habiletés nécessaires au dialogue philosophique. Il s’agit en ce sens
d’activités clés en main, mais qui peuvent être ajustées ou modifiées en fonction de
l’expérience de la personne responsable de l’animation ainsi que des centres d’intérêt et
des caractéristiques des jeunes. Dans chacune des fiches d’atelier, on trouve le titre et la
durée, les intentions pédagogiques, les descriptions des quatre phases ainsi que des
outils de questionnement. Les indications quant au thème, à la durée suggérée et au
matériel nécessaire sont mentionnées pour chaque phase. 

Voici un aperçu du contenu d’une fiche :

Le fonctionnement des ateliers 

2. Intentions pédagogiques
Proposer trois cibles
d’apprentissage :  

Un thème
Une habileté cognitive
Une habileté sociale ou
affective

N. B. : Il est important de
présenter et d’expliquer les
habiletés travaillées dans
l’atelier aux jeunes pour
favoriser leur développement
et leur prise de conscience. Se
référer au schéma Les
habiletés de pensée (p. 16-17). 

3. Phase d’accueil
Permettre à chaque
jeune de s’exprimer
et d’entrer en
relation
Prendre le temps
de se poser (faire
une pratique de
l’attention)
Établir un climat de
confiance et de
sécurité (établir les
règles ou les
réexpliquer)

4. Phase d’activation
Susciter l’intérêt et la motivation des jeunes
Donner un contexte initial
Favoriser l’appropriation de bases communes pour dialoguer et réfléchir

                    AUTONOMIE                                                                                                                                                                23



6. Phase d’intégration
Assurer un retour sur le
processus de dialogue et de
recherche ainsi que sur les
habiletés ciblées
Permettre à chaque jeune de
formuler son idée personnelle
sur le thème abordé

5. Phase d’exploration
Approfondir la
réflexion
thématique
Explorer différentes
pistes pour le
dialogue et la
réflexion
Mobiliser plus
spécifiquement les
habiletés ciblées

7. Carte de
questionnement et réseau
de questions

Proposer des questions
d’animation
supplémentaires
Diversifier et soutenir le
questionnement
Proposer différentes
pistes de dialogue et de
réflexion 

                   24                                                                                                                                                                DIALOGUES



Il peut être intéressant de présenter aux jeunes de façon verbale et imagée les
différents moments de l’atelier, et ce, pour favoriser leur participation (entre
autres pour réduire le stress ou stimuler l’attention des jeunes ayant des
particularités psychologiques ou cognitives). Il est aussi suggéré d’avoir le
matériel suivant (s’il n’est pas accessible dans le local où se déroulent les ateliers)
pour faciliter l’animation et ajouter du dynamisme aux échanges : petit tableau
blanc, crayons effaçables à sec, feuilles, crayons et post-it. 

Même si le guide présente des ateliers clés en main, il n’est pas obligatoire de
suivre la démarche à la lettre. La personne responsable de l’animation peut
ajouter, enlever ou modifier des étapes et des questions en fonction de ses
centres d’intérêt, de son aisance, des particularités des jeunes et du groupe ou
du temps à sa disposition. Par exemple, elle peut faire ou non la pratique de
l’attention dans la phase d’accueil, inviter les jeunes à formuler des questions
dans la phase d’activation, faire réfléchir et discuter en petits groupes dans la
phase d’exploration ou proposer une création collective dans la phase
d’intégration.

De même, les ateliers peuvent être
réalisés dans l’ordre ou le désordre de
présentation du guide en fonction des
choix de la personne responsable de
l’animation et des jeunes, du contexte
de réalisation ou encore pour s’accorder
à l’actualité. En fait, le guide doit
soutenir des animations qui permettent
de mettre les jeunes et leurs idées en
relation et de mettre au défi de penser.
C’est entre autres pour cette raison qu’à
la suite de chaque atelier, des outils de
questionnement sont proposés pour
enrichir le dialogue et la réflexion. 

                    AUTONOMIE                                                                                                                                                                25





Les ateliers
DEUXIÈME ÉTAPE



Phase d’activation

Inviter les jeunes à répondre tour à tour à la question 

suivante :
Sur une île déserte, quel objet voudrais-tu avoir avec toi?

Pratique de l’attention suggérée : le souffle

Phase d’accueil

D’accord, pas d’accord,
on bouge!

15 minutes

Une île, un objet

5-10 minutes

Réfléchir au thème de la liberté

Examiner l’envers de la position
La liberté
60-65 minutes

INDEX

Reconnaître la place des émotions

Lire la mise en situation.
Imaginez que vous êtes en promenade en bateau avec des ami.e.s. Alors
que personne ne s’y attend, une énorme vague arrive de nulle part et vous
fait chavirer. Tout le monde tombe du bateau, et toi, tu es propulsé.e
beaucoup plus loin que les autres. Tu essaies de les rattraper, mais
d’autres vagues les éloignent toujours plus. Tu aperçois de la terre, un peu
plus loin. Tu décides de nager jusque-là. Tu découvres alors une île.
Il n’y a personne sur l’île, mais tu trouves des fruits, un abri et plein de
choses pour survivre. Tu ne peux pas repartir, car il n’y a aucun bateau. 

Inviter les jeunes à répondre aux questions suivantes :
Comment te sentirais-tu dans cette situation? 
Crois-tu que tu te sentirais plus ou moins libre dans une telle situation?

Séparer le local en deux : en accord et en désaccord. Inviter ensuite les
jeunes à prendre position par rapport aux énoncés suivants et à expliquer
leur position ainsi que les émotions ou sentiments suscités par cette
situation. 

Prendre le temps d’explorer chacun des deux côtés et de faire ressortir les
sentiments en lien avec l’énoncé (possibilité de changer de côté si
quelqu’un change d’idée). 

Je suis libre quand…
... je suis seul.e sur une île déserte.
... une personne arrive alors que je suis seul.e sur cette île déserte.
... un bateau de croisière rempli de personnes accoste l’île.
... le commandant du bateau décide qu’il y a des règles à respecter sur
l’île.
... je suis d’accord avec les règles du commandant.
... je ne suis pas d’accord avec les règles du commandant.
... le groupe vote pour des règles avec lesquelles je suis en accord.
... le groupe vote pour des règles avec lesquelles je suis en désaccord.

                    28                                                                                                                                                                DIALOGUES



Phase d’intégration

Pratique de l'attention

T’en penses quoi?

10 minutes

Matériel créatif, papier,
crayons et feutres

Phase d’exploration

On explore les frontières

30 minutes

En fonction de l’échange précédent, choisir un des blocs de
questions suivants et inviter les jeunes à y répondre.

Ma liberté et les autres
Est-ce que les autres peuvent limiter ma liberté? 
Est-ce que les autres peuvent augmenter ma liberté?
Est-ce que je peux limiter ma propre liberté?
Est-ce que je peux augmenter ma propre liberté?
Est-ce que je peux limiter la liberté des autres?
Est-ce que je peux augmenter la liberté des autres?
Les lois peuvent-elles limiter ma liberté? 
Les lois peuvent-elles augmenter ma liberté?
Est-ce que certaines choses/conditions peuvent limiter ma
liberté?
Est-ce que certaines choses/conditions peuvent augmenter
ma liberté?

Qu’est-ce qu’être libre?
Être libre, est-ce pouvoir faire ce que je veux quand je veux?
Quelles sont les conséquences de ce qui vient d’être dit?
Être libre, est-ce la même chose que se sentir libre?
Quelles sont les conséquences de ce qui vient d’être dit?
Être libre, est-ce ne pas sentir de contraintes?
Quelles sont les conséquences de ce qui vient d’être dit?
Être libre, est-ce pouvoir choisir?
Quelles sont les conséquences de ce qui vient d’être dit?
Y a-t-il différentes conceptions de la liberté ?
Est-ce que ces conceptions s’opposent? sont-elles
complémentaires?

Faire un retour en groupe sur les habiletés de l’atelier. 
Est-ce qu’on a tenu compte des émotions dans notre
réflexion?
Est-ce qu’on a réussi à examiner l’envers de nos positions?
Est-ce que cela nous a permis de réfléchir ensemble?
Pourquoi?

Proposer aux jeunes de dessiner ou d’écrire individuellement
au sujet de la question suivante : 

Qu’est-ce qu’être libre pour toi? 

Inviter ensuite les jeunes à présenter aux autres leur dessin ou
leur rédaction.

                    AUTONOMIE                                                                                                                                                                29



 
Questions générales d’animation

C’est quoi, pour vous, la liberté?
Y a-t-il un lien entre la liberté et les
choix? le pouvoir? le bonheur? la
responsabilité?
Qu’est-ce qui peut limiter notre
liberté?
Quelqu’un aimerait apporter une
autre idée au sujet de la liberté?

 
Questions philosophiques

Comment fait-on pour savoir que nous
avons agi librement et non pas sous une
contrainte? que nous sommes vraiment
libres?
La liberté peut-elle être belle? laide?
Pourquoi?
La liberté peut-elle être juste? injuste?
Pourquoi?
La liberté existe-t-elle? Comment peut-
on le savoir?
Est-ce suffisant/nécessaire/essentiel de
(critère énoncé par les jeunes) pour être
libre?

 
Questions métacognitives

Est-ce que toujours vrai que la liberté/se
sentir libre, c’est quand…? Y a-t-il des
situations dans lesquelles ça peut être
différent?
Y aurait-il d’autres façons de concevoir la
liberté? Si j’étais une personne âgée, est-ce
que je penserais autrement? Si j’étais un
bébé? Si j’étais un parent?
Et si j’avais la chance d’être absolument
libre pendant 24 heures, qu’est-ce que je
ferais?
Comment avons-nous fait pour arriver à
dire que la liberté, c’est…? Avons-nous
trouvé des exemples? Avons-nous examiné
d’autres hypothèses?
Y a-t-il quelque chose que nous n’avons
pas dit au sujet de la liberté?

 
Questions sur les habiletés de pensée

Quelqu’un a-t-il un exemple d’une situation
où  il ou elle s’est senti.e vraiment très libre?
vraiment pas libre?
Est-ce qu’on présuppose que la liberté, c’est
toujours une bonne chose? 
Est-ce qu’on peut comparer le sentiment
d’être libre à un autre sentiment : celui
d’être heureux.se? d’être joyeux.se? etc.
Y a-t-il différentes sortes de liberté? Peut-
on créer des catégories? Peut-on classifier
différents exemples dans ces catégories?
Pour quelle raison est-ce important, la
liberté? Pour quelle raison ce n’est pas
important?

 
Questions de compréhension

Comment définirais-tu « être libre »? « ne
pas être libre »?
À partir de quand peut-on dire qu’on n’est
vraiment plus libre du tout?
Est-ce qu’être libre et se sentir libre, c’est la
même chose?
Est-ce qu’être libre, c’est avoir les moyens?
Que veut dire « avoir les moyens »?
Est-ce possible d’avoir trop de liberté?

 
Questions de  justification

Peut-on se sentir libre sans être libre?
Être libre sans se sentir libre? Comment
expliquez-vous cela?
Qu’est-ce qui diminue/augmente la
liberté? Avez-vous des exemples? des
contre-exemples?
La liberté peut-elle avoir des
conséquences? Si oui, lesquelles? Si non,
pourquoi?
Les contraintes peuvent-elles nous
rendre moins/plus libres? Si oui,
comment? Si non, pourquoi? 

Carte de questionnement : La liberté 

                   30                                                                                                                                                                DIALOGUES



Être libre, est-ce ne
pas avoir de
contraintes?

Être libre, est-ce ne
pas avoir de
contraintes?

… dans la réalité? … dans
notre imagination? … dans

nos pensées? etc.

Les lois, les règles, les
contraintes augmentent-
elles/diminuent-elles la

liberté?

Qu’est-ce
qu’être libre?

Est-ce toujours
possible d’être libre?

Être libre, est-ce
pouvoir faire tout ce

qu’on veut?

La liberté absolue est-
elle possible? Si oui,
comment? Si non,

pourquoi?

Qu’est-ce qu’une
contrainte?

Être libre, est-ce
choisir?

Qu’est-ce
qu’un choix?

Être libre, est-ce ne
pas avoir de
contraintes?

Y a-t-il des bons et
des mauvais choix?

Pourquoi?

Doit-on juger de nos
choix en fonction de
leurs conséquences?

Pourquoi?

Y a-t-il des bonnes et des
mauvaises contraintes?

Pourquoi?
Les autres

représentent-ils
des contraintes?

Y a-t-il des bonnes et des
mauvaises contraintes?

Pourquoi?

La liberté est-elle plus
ou moins importante

dans certains
contextes? 

Y a-t-il une différence entre
la liberté et le pouvoir?
Si oui, laquelle? Si non,

pourquoi?

Si la liberté absolue est
impossible, cela veut-il

dire que la liberté n’existe
pas?

Ma liberté augmente-
t-elle avec le nombre

de choix qui s’offrent à
moi?

Réseau

de questions Ajoutez autant de 
« Pourquoi? » que

vous voulez!

                    AUTONOMIE                                                                                                                                                                31



Phase d’activation Présenter les photos et inviter chaque jeune à identifier dans
sa tête : 

la photo qui à ses yeux représente le mieux ce qu’est une
relation amoureuse;
une photo qui représente le moins ce qu’est une relation
amoureuse.

Inviter les jeunes à nommer les photos choisies (en laissant 
la possibilité de dire « je passe » s’il y a refus de faire partager
son choix) et animer la réflexion en plénière de manière à
faire ressortir des raisons.

Quelle image représente pour toi ce qu’est une relation
amoureuse? Pourquoi?
Quelle image ne représente pas la relation amoureuse?
Pourquoi?
Qu’y a-t-il dans cette image qui représente/ne représente
pas les relations amoureuses?

Des images pour parler

10 minutes

Photos imprimées

Inviter les jeunes à répondre tour à tour à la question
suivante :

Quel serait le plus beau cadeau que quelqu’un
pourrait te faire?

Pratique de l’attention suggérée : la lampe de poche 

Phase d’accueil

5-10 minutes

Réfléchir aux relations
amoureuses

Donner des raisons

Respecter les autres et
leur point de vue

Toi, moi,
amoureux.ses?
55-60 minutes

                   32                                                                                                                                                                DIALOGUES

http://toucher/
http://toucher/


Pratique de l'attention

T’en penses quoi?

10 minutes

Matériel créatif, papier,
crayons et feutres

Inviter les jeunes à fermer les yeux.

Lire chaque énoncé et leur demander de mettre leur pouce
en l’air ou en bas pour indiquer leur accord ou leur
désaccord. Demander d’ouvrir les yeux et les inviter à
expliquer les raisons de leur position.

Cette personne me donne de l’argent et des cadeaux,
donc elle est amoureuse de moi.
Cette personne me trouve beau ou belle, cela veut dire
qu’elle est amoureuse de moi.
Cette personne fait preuve de gentillesse envers moi,
c’est pour ça que je sais qu’elle est amoureuse de moi.
Je n’ai pas envie d’avoir de relations sexuelles avec lui ou
elle, donc je ne peux pas être amoureux.se de cette
personne.
J’ai les mains moites et le cœur qui bat quand je vois
cette personne, donc je suis nécessairement
amoureux.se d’elle.
J’ai envie d’avoir un enfant avec cette personne, c’est sûr
que je suis amoureux.se d’elle.
Je veux toujours être avec cette personne, ça doit vouloir
dire que je suis amoureux.se d’elle.
C’est ma meilleure amie ou mon meilleur ami et nous
partageons tous nos secrets, donc je suis amoureux.se
de cette personne.

On ne pense pas pareil,
c’est parfait!

30 minutes

Faire un retour en groupe sur les habiletés de l’atelier.
Est-ce qu’on a respecté les autres et leurs points de
vue?
Est-ce qu’on a donné des raisons pour soutenir ce
qu’on disait?
Est-ce que cela nous a permis de réfléchir ensemble?
Pourquoi?

Proposer aux jeunes de dessiner ou d’écrire
individuellement pour compléter la phrase suivante : 

Pour moi, une relation amoureuse, c’est…/ce n’est pas…

Inviter ensuite les jeunes à présenter aux autres leur
dessin ou leur rédaction.

Phase d’exploration

Phase d’intégration

                    AUTONOMIE                                                                                                                                                                33



Photo de Pavel Danilyuk sur Pexels Photo de Mike Jones sur Pexels

Photo de Cottonbro sur Pexels Photo de David Selbert sur Pexels

Toi, moi, amoureux.ses?

                   34                                                                                                                                                                DIALOGUES

https://www.pexels.com/fr-fr/photo/personne-faisant-un-massage-3230236/?utm_content=attributionCopyText&utm_medium=referral&utm_source=pexels
https://www.pexels.com/fr-fr/@davidohboy?utm_content=attributionCopyText&utm_medium=referral&utm_source=pexels
https://www.pexels.com/fr-fr/photo/embrasser-les-perruches-montrant-de-l-affection-9542697/?utm_content=attributionCopyText&utm_medium=referral&utm_source=pexels


Photo de Timur Weber sur Pexels

Photo de 3194556 sur Pixabay Photo d’Alex Green sur Pexels

Photo de gilaxia de Getty Images

Toi, moi, amoureux.ses?

                    AUTONOMIE                                                                                                                                                                 35

https://www.pexels.com/fr-fr/@timur-weber?utm_content=attributionCopyText&utm_medium=referral&utm_source=pexels
https://www.pexels.com/fr-fr/@alex-green?utm_content=attributionCopyText&utm_medium=referral&utm_source=pexels
https://www.pexels.com/fr-fr/@alex-green?utm_content=attributionCopyText&utm_medium=referral&utm_source=pexels
https://www.pexels.com/fr-fr/photo/couple-lit-chambre-a-coucher-relation-5700170/?utm_content=attributionCopyText&utm_medium=referral&utm_source=pexels


 
Questions générales d’animation

C’est quoi, pour vous, une relation
amoureuse? Est-ce le couple? Est-ce un
sentiment? Est-ce autre chose?
Y a-t-il un lien entre l’amour et l’amitié? la
dépendance? les conflits? l’attirance? la
sexualité? la beauté? etc.
Quelqu’un aimerait apporter une idée au
sujet des relations amoureuses?
Quel lien fais-tu entre ce que tu dis et les
relations amoureuses?

 
Questions philosophiques

Comment fait-on pour savoir que… nous
avons agi librement et non pas sous une
contrainte? que nous sommes vraiment
libres?
La liberté peut-elle être belle? Peut-elle
être laide? Pourquoi?
La liberté peut-elle être juste? injuste?
Pourquoi?
La liberté existe-t-elle? Comment peut-on
le savoir?
Est-ce suffisant/nécessaire/essentiel de
(critère énoncé par les jeunes) pour être
libre?

 
Questions métacognitives

Ce qu’on dit des relations amoureuses est-
il vrai dans tous les contextes? Avez-vous
un contre-exemple?
Y a-t-il autre chose que nous devrions
prendre en considération pour définir ce
qu’est une relation amoureuse?
Et si nous vivions dans un monde dans
lequel les couples n’existaient pas,
comment seraient vécues les relations
amoureuses?
Comment avons-nous fait pour arriver à la
conclusion qu’une relation amoureuse,
c’est…, ce n’est pas…? Est-ce qu’on a
examiné l’envers de la position? Y a-t-il
d’autres points de vue possibles?

Faut-il faire des distinctions entre
différentes sortes d’amour? Si oui,
lesquelles? Si non, pourquoi?
Est-ce qu’on présuppose que c’est
important/nécessaire d’avoir des raisons
pour être vraiment amoureux.se?
L’amour peut-il s’expliquer par des
raisons? Si oui, lesquelles? Si non,
pourquoi?
Si l’amour était un animal, quel serait-il?
Pourquoi?
À partir de quand une relation devient-
elle une relation amoureuse? (critères)

 
Questions de compréhension

En quoi la relation amoureuse est-elle
différente de toutes les autres relations?
Faites-vous une différence entre être
dans une relation amoureuse et être en
amour? des ami.e.s avec bénéfices?
dépendant.e d’une personne? dans une
relation sexuelle?
Peut-il y avoir d’autres façons de définir
la relation amoureuse?
Est-ce que notre définition des relations
amoureuses peut changer en fonction de
notre genre? de notre sexe? de notre
âge? de notre orientation sexuelle? de
notre culture? etc.

Peut-on être amoureux.se sans le
savoir? Pourquoi? Comment?
Peut-on penser qu’on est amoureux.se
sans l’être réellement? Pourquoi?
Comment?
Y a-t-il des conséquences au fait de
vivre une relation amoureuse? Si oui,
lesquelles? Si non, pourquoi?
Qu’est-ce qui peut favoriser ou
défavoriser une relation amoureuse?
Avez-vous des exemples? des contre-
exemples?

Carte de questionnement :  Toi, moi, amoureux.ses?

 
Questions de  justification

 
Questions sur les habiletés de pensée

                   36                                                                                                                                                                DIALOGUES



Être libre, est-ce ne
pas avoir de
contraintes?

Être libre, est-ce ne
pas avoir de
contraintes?

Y-a-t-il une bonne
façon de dire qu’on est
amoureux.se à l’autre?

Les relations
amoureuses

Quand est-on
en amour?

Est-ce qu’il y a de
bonnes et de mauvaises
relations amoureuses?

Pourquoi?

Nos relations
amoureuses doivent-

elles respecter certains
critères?

Faut-il savoir ce
qu’on veut pour

aborder une
personne?

Peut-on être
amoureux.se de

plusieurs personnes
en même temps?

Est-ce que toutes les
relations amoureuses
doivent tendre vers

l’exclusivité? le mariage?

Comment aborder
quelqu’un?

Peut-on être
amoureux.se d’une

seule personne
toute sa vie?

Faut-il aborder
l’autre comme

on aimerait
l’être?

Qu’est-ce qui nous
permet de dire qu’une
relation amoureuse est

terminée?

Qu’est-ce qui nous
permet de savoir si on

est amoureux.se ?

L’amour peut-il
surmonter (toutes)

les différences?

Comment savoir si je
suis dans une

bonne/mauvaise
relation amoureuse?

Réseau
de questions Ajoutez autant de 

« Pourquoi? » que
vous voulez!

L’amour peut-il
faire mal/ faire

du bien? 

                    AUTONOMIE                                                                                                                                                                37



Phase d’activation
Former des équipes de deux et désigner dans chaque équipe un
employeur et un employé. 

Inviter les jeunes à jouer leur rôle (en utilisant les questions ci-
dessous) en s’imaginant dans une entrevue d’embauche. Après
quelques minutes, inverser les rôles.

Questions employeur
Quelles sont vos motivations pour occuper un emploi chez
nous? 
Quelles sont vos forces? vos faiblesses?
Êtes-vous capable de travailler en équipe?
Que faites-vous en cas de conflit avec un.e autre employé.e?
avec votre supérieur.e?
Pourquoi devrions-nous vous embaucher?

Questions employé
Qu’attendez-vous d’un.e bon.ne employé.e?
Comment pourrais-je contribuer à votre entreprise?
Quel sera précisément mon rôle?
Pourquoi les membres du personnel aiment travailler chez
vous?
Quels défis j’aurai à surmonter dans le cadre de cet emploi?

Animer un retour en plénière sur l’expérience vécue.
Qu’avez-vous ressenti pendant cette activité?
Est-ce qu’il y a une question que vous aimeriez poser à propos
de ce qu’on vient de vivre?
Est-ce que les points de vue de l’employé et de l’employeur
sont pareils? différents? compatibles? incompatibles?
Est-ce que ça vous rappelle quelque chose?

Jeu de rôles : une entrevue
d’embauche

15 minutes

Identification d’une
entreprise, d’un commerce
ou d’un emploi que les
jeunes connaissent

Questions employeur-
employé imprimées ou
visibles

Inviter les jeunes à répondre tour à tour à la question suivante :
Quel est ton travail de rêve?

Pratique de l’attention suggérée : les sons

Phase d’accueil

Réfléchir au thème du travail

Évaluer des raisons

Coopérer

Pourquoi
travailler?
55-60 minutes

5-10 minutes

                   38                                                                                                                                                                DIALOGUES



Pratique de l'attention

T’en penses quoi?

10 minutes

Matériel créatif, papier,
crayons et feutres

La tempête d’idées : pourquoi travailler?
Inviter les jeunes à nommer des raisons pour lesquelles
on choisirait de travailler. Noter celles-ci sur des post-it.

Évaluer nos raisons
Animer en plénière une réflexion autour des raisons
nommées : 

Est-ce que ce sont de bonnes raisons? Est-ce qu’il y a
des mauvaises raisons? Pourquoi?

La hiérarchie des raisons
En petites équipes, inviter les jeunes à placer les raisons
en ordre d’importance. Circuler dans les équipes et
stimuler la réflexion en s’aidant des questions suivantes
au besoin :

Pourquoi placer cette raison en première/dernière
place?
Est-ce que cette raison de travailler est vraiment
importante? insignifiante? Pourquoi?
Est-ce que cette raison ne vaut que pour toi ou aussi
pour les autres? Pourquoi?
Est-ce qu’il y en a qui pensent que c’est mieux de ne
pas travailler? Pourquoi?

Jeu de classement

25 minutes

Post-it et crayons

Faire un retour en groupe sur les habiletés de l’atelier.
Est-ce qu’on a coopéré?
Est-ce que nous avons pris le temps d’évaluer nos
raisons?
Est-ce que cela nous a permis de réfléchir ensemble?
Pourquoi?

Proposer aux jeunes de dessiner ou d’écrire
individuellement au sujet de la question suivante :

À quoi sert le travail?

Inviter ensuite les jeunes à présenter aux autres leur
dessin ou leur rédaction.

Phase d’exploration

Phase d’intégration

                    AUTONOMIE                                                                                                                                                                39



 
Questions générales d’animation

Qu’est-ce que le travail représente pour
vous?
Pourquoi dis-tu que c’est important/pas
important de travailler?
Pourquoi pourrait-on choisir de travailler
ou de ne pas travailler?
Quelqu’un aimerait ajouter une idée au
sujet du travail?
Y a-t-il un lien entre le travail et
l’autonomie? le stress? le bonheur? etc.

 
Questions philosophiques

Y a-t-il des emplois qui devraient exister?
qui ne devraient pas exister?
Est-ce que ça se peut, un travail qui est
beau? laid? bon? mauvais? utile? inutile?
Est-il nécessaire d’avoir un travail qu’on
aime? qu’on n’aime pas? auquel on tient?
auquel on ne tient pas?
Comment fait-on pour savoir si on se sent
bien dans notre travail? si on ne se sent
pas bien?
Est-ce possible de travailler trop? pas
assez? Comment fait-on pour le savoir?

 
Questions métacognitives

Est-ce que cette raison de travailler/de ne
pas travailler pourrait être valide pour tout le
monde?
Et si personne ne travaillait, à quoi
ressemblerait le monde? Qu’est-ce qu’on
ferait, à la place?
Y a-t-il autre chose que nous devrions
prendre en considération au sujet du travail?
Pourrions-nous envisager d’autres raisons de
travailler? de ne pas travailler? de choisir cet
emploi-là plutôt qu’un autre?
Comment avons-nous fait pour arriver à la
conclusion que le travail, ça sert à…, c’est…, ce
n’est pas…?

 
Questions sur les habiletés de pensée

Y a-t-il des contextes dans lesquels c’est
mieux de travailler? de ne pas travailler?
de changer d’emploi? etc.
Est-ce qu’on présuppose que le travail,
c’est toujours obligatoire? bon? mauvais?
etc.
Est-ce qu’on peut faire une métaphore? Si
mon travail de rêve/mon pire travail était
un animal, ce serait… parce que…
Et si on comparait le travail et les loisirs?
En quoi ça se ressemble? En quoi c’est
différent?
Et si on comparait les collègues et les
ami.e.s (ou la famille)? En quoi ça se
ressemble? En quoi c’est différent?

 
Questions de compréhension

Qu’est-ce que c’est, travailler? 
Est-ce un travail parce que je gagne de
l’argent? Et si je ne gagne pas d’argent,
est-ce que ça peut être un travail?
Comment définirais-tu un emploi
satisfaisant? pas satisfaisant?
C’est quoi, un.e employeur.e? un.e
employé.e?
Est-ce qu’il y a une différence entre une
job, un emploi et une carrière?

 
Questions de justiication

Est-ce qu’il y a de bonnes et de
mauvaises raisons de choisir un travail?
Avez-vous des exemples? des contre-
exemples?
Est-ce qu’il y a de bonnes et de
mauvaises raisons de ne pas vouloir
travailler? Avez-vous des exemples? des
contre-exemples?
Y a-t-il des conséquences à occuper un
emploi? à employer quelqu’un? Si oui,
lesquelles? Si non, pourquoi?
Pourquoi pourrait-on vouloir changer de
travail?

Carte de questionnement :  Pourquoi travailler?

                   40                                                                                                                                                                 DIALOGUES



Pourquoi
travailler?

Pourrais-je occuper
n’importe quel emploi?

Pourquoi?

Réseau
de questions Ajoutez autant de 

« Pourquoi? » que
vous voulez!

Mon travail
définit-il qui je

suis?

Devrions-nous avoir
des attentes envers

notre travail?

Mon travail peut-il
limiter qui je suis?

Qui suis-je à
l’extérieur de mon

travail?

Qu’est-ce que
j’attends de moi-

même? Qu’est-ce qu’un
travail de rêve?

Qu’est-ce que
j’attends de mon

employeur?

Qu’est-ce que
ça veut dire, 

valorisé?

Pourquoi certains
emplois sont plus

valorisés que
d’autres?Mon travail peut-il

transformer qui je
suis?

Mon travail doit-il
être épanouissant

pour moi?

Le travail doit-il être
notre priorité dans la

vie?

Qu’est-ce que le
travail peut/ne peut

pas m’apporter?

Est-ce acceptable
de ne pas
travailler? 

Qu’est-ce que ça
implique, prioriser

son travail?

Quelle devrait être la
relation employé-

employeur?

Quelles sont les
raisons qui me

poussent à choisir un
travail plutôt qu’un

autre?

                    AUTONOMIE                                                                                                                                                                 41



Phase d’activation
Placer les jeunes en équipe de deux et distribuer les
menus. Inviter ensuite les équipes à répondre à la
question suivante à tour de rôle en s’assurant que chaque
personne a le temps de s’exprimer :

Parmi les choix sur le menu, quelle sorte d’habitation
vous permettrait de vous sentir chez vous? Laquelle ne
vous le permettrait pas? Pourquoi?

Changer les équipes à quelques reprises en laissant deux
ou trois minutes à chaque tour.

Speed dating philo au resto

15 minutes

Menu imprimé pour chaque
jeune et chronomètre

Inviter les jeunes à répondre tour à tour à la question
suivante :

Quel endroit aimerais-tu visiter?

Pratique de l’attention suggérée : la météo intérieure

Phase d’accueil

5-10 minutes

Réfléchir au fait de se sentir chez soi

Établir des critères

Construire à partir des idées des
autres

Où j’habite?
60-65 minutes

                   42                                                                                                                                                                DIALOGUES



Pratique de l'attention

T’en penses quoi?

10 minutes

Matériel créatif, papier,
crayons et feutres

Donner trois post-it à chaque jeune et les inviter à écrire
trois éléments vraiment décisifs dans leur choix
d’habitation.

Animer un retour en plénière en prenant soin d’expliciter la
notion de critère.

Quels critères avez-vous trouvés?
D’après vous, qu’est-ce qui fait en sorte que nous avons
les mêmes critères? des critères différents?
Est-il possible que nous changions de critères? Si oui,
quand? Si non, pourquoi?
Y a-t-il d’autres critères qui pourraient entrer dans le
choix d’où nous voulons habiter? 

Soumettre quelques-uns des critères suivants aux jeunes et
leur demander s’il s’agit à leur avis d’un critère valable :

Beauté
Réputation
Identité
Paix
Vie sociale
Liberté
Environnement
Amour
Amitié
Utilité

Choisir son lieu de vie

25 minutes

Post-it, tableau et feutres

Faire un retour en groupe sur les habiletés de l’atelier. 
Est-ce qu’on a réussi à établir des critères?
Est-ce qu’on a construit nos idées à partir de celles des
autres?
Est-ce que cela nous a permis de réfléchir ensemble?
Pourquoi?

Proposer aux jeunes de dessiner ou d’écrire
individuellement au sujet de la question suivante :

Où aimerais-tu habiter?

Inviter ensuite les jeunes à présenter aux autres leur dessin
ou leur rédaction.

Inviter les jeunes à exprimer ce qui, à leur avis, est
important en ce qui concerne le thème de l’atelier. Ou
encore les inviter à tour de rôle à identifier les critères les
plus importants à leur avis.

Phase d’exploration

Phase d’intégration

                    AUTONOMIE                                                                                                                                                                43



Où j’habite

menu

Classiques
Appartement

Ton décor à toi ,  l iberté,  pas trop de ménage, voisins

sympathiques ou pas,  peut être bruyant. . .

Maison
Plusieurs chambres, grand terrain, gazon à tondre, réparations à faire à

l’intérieur, voisins plus ou moins proches, beaucoup de place pour inviter

les amis...

Écovillage
Sous-sol d’un.e ami.e 

Petit, pas cher, proche de ton ami.e, pas beaucoup de ménage, règles de

vie à déterminer, soirées festives, disparition de certains aliments placés

dans le frigo...

Originales
Cabane dans les arbres

En hauteur, petit, présence possible de quelques insectes, décor 100 %

naturel, pas d’électricité, paix et silence...

Grotte
Grand espace, toujours frais, présence possible de petits animaux, pas

d’électricité, pas de bruit...

Mini-maison 
Pas cher, pas beaucoup de ménage, confortable, électricité et chauffage,

pas de place pour des gros partys..

Nomade
Pas de maison, pas d’appartement, juste un sac à dos ou une valise pour

toutes tes choses, voyage, rencontre de plusieurs personnes, drôles

d’aventures, peu de confort...

                   44                                                                                                                                                                DIALOGUES



Où j’habite

Photos de Getty Images

                    AUTONOMIE                                                                                                                                                                45



 
Questions générales d’animation

Qu’est-ce que ça représente pour vous, là
où vous habitez?
À quel endroit te sens-tu le plus chez toi?
Pourquoi?
Qu’est-ce qui peut faire qu’on se sent
plus/moins chez soi?
Quelqu’un aimerait ajouter une idée au
sujet de là où on habite?
Y a-t-il un lien entre là où on habite et qui
l’on est? ce qu’on pense? etc.

 
Questions philosophiques

Notre chez-soi peut-il être beau? laid?
bon? mauvais? etc.
Y a-t-il une façon éthique d’habiter
quelque part?
Notre chez-soi doit-il être cohérent par
rapport à notre style de vie? à notre
identité? à nos valeurs? à notre famille? à
nos ami.e.s? à nos rêves? à notre travail?
etc.
Y a-t-il un lien entre l’endroit où l’on
habite et le fait d’être
heureux.se/malheureux.se?

 
Questions métacognitives

Est-ce vraiment important d’avoir un
chez-soi? Tout ce que nous avons nommé
reflète-t-il en quoi ça a de la valeur à nos
yeux?
Et si personne n’avait de maison, de chez-
soi, comment vivrait-on?
Y a-t-il des sortes d’habitations auxquelles
on n’a pas pensé et qui nous feraient voir
les choses autrement?
Si l’on dit que notre chez-soi influence
notre identité, nos valeurs ou autre chose,
est-ce vrai dans tous les contextes?

 
Questions sur les habiletés de pensée

Présuppose-t-on que notre chez-soi, c’est
l’endroit où l’on vit? Peut-on se sentir chez
soi ailleurs que dans son lieu d’habitation?
Si mon lieu d’habitation de rêve était un
objet, ce serait… parce que…
Est-ce que l’endroit où j’habite fait partie
d’un tout plus grand? Si oui, lequel? Si non,
pourquoi?
L’endroit où j’habite peut-il dépendre du
contexte? Si oui, lequel? Si non, pourquoi?

 
Questions de compréhension

Qu’est-ce qu’être chez soi?
Qu’est-ce que se sentir chez soi?
Être chez soi et se sentir chez soi, est-ce
que ça va nécessairement ensemble?
Les différentes sortes d’habitations
changent-elles notre façon d’habiter chez
nous? Est-ce vraiment différent de vivre
dans une maison? un appartement? un
écovillage? etc.
Peut-on avoir un seul chez-soi?

 
Questions de justification

Y a-t-il de bons et de mauvais endroits
où habiter? Avez-vous des exemples?
des contre-exemples?
Y a-t-il des conséquences à avoir/ne pas
avoir de chez-soi? Si oui, lesquelles? Si
non, pourquoi?
Est-ce vraiment important de se sentir
chez soi là où on habite? Pourquoi?
Est-ce mieux d’habiter en solo ou avec
d’autres? Pourquoi?

Carte de questionnement :  Où j’habite?

                   46                                                                                                                                                                DIALOGUES



Qu’est-ce qu’être
chez soi?

Qu’est-ce que se
sentir chez soi?

Est-ce toujours
possible de choisir

où l’on habite? 

Les personnes avec qui on
cohabite peuvent-elles

nous faire sentir
plus/moins chez nous?

Réseau
de questions Ajoutez autant de 

« Pourquoi? » que
vous voulez!

Faut-il ou non
s’attacher à l’endroit
où l’on se sent le plus

chez soi?

Le véritable chez-soi
existe-t-il?

À quoi peut-on le
reconnaître?

Est-ce possible de ne
pas ressentir le besoin

d’avoir un chez-soi?

Quelles conséquences ça
peut avoir de vivre/ne pas

vivre dans son véritable
chez-soi?

Est-ce qu’habiter,
ça s’apprend?

Que peut vouloir dire
apprendre à habiter à

quelque part?

Est-ce possible
d’habiter mieux?

Et si on ne peut pas
choisir, quelles sont
les conséquences?

Qu’est-ce qui a le
plus d’importance
dans le choix d’un

chez-soi?

Est-ce possible de
découvrir ce qui a le
plus d’importance
après avoir choisi?

Est-ce qu’on peut se
sentir chez soi

ailleurs que chez soi?

Les objets qu’on possède
peuvent-ils nous faire
sentir plus/moins chez

nous?

                    AUTONOMIE                                                                                                                                                               47



Phase d’activation
Stop! Je dois donner mon consentement… ou non!
Distribuer à chaque jeune un ensemble de cartons et
indiquer comment les utiliser. 

Lever le carton rouge (Stop!) si c’est important de donner son
consentement, lever le carton vert (Go!) si ce n’est pas
important. Tu peux changer d’idée en cours de route.

Mélodie aimerait commencer à t’appeler son ami.e.
Loïc te considère comme sa blonde.
Tu es un enfant de 3 ans et tu veux manger des feuilles
mortes qui sont par terre, mais les adultes autour de toi
veulent t’en empêcher.
Tu as 12 ans et il faut que tu participes aux tâches
ménagères.
Le gouvernement impose un couvre-feu à toute la
population dès 20 h.
Tu travailles dans un restaurant comme serveur, mais on
te demande de remplacer le plongeur pour la semaine.
Tu es intime avec une fille ou un gars et cette personne
ne veut pas utiliser de contraceptif.

Animer un retour en plénière.
Qu’est-ce que ça veut dire, pour toi, donner ton
consentement?
Quand est-ce que c’est important? pas important?

Lumière rouge, lumière
verte

10 minutes

Un ensemble de cartons
rouge et vert par jeune

Inviter les jeunes à répondre tour à tour à la question
suivante :

Si tu étais un superhéros ou une superhéroïne, qui
choisirais-tu? Pourquoi?

Pratique de l’attention suggérée : l’ancrage par la
respiration

Phase d’accueil

5-10 minutes

Réfléchir au
consentement et aux 
relations de pouvoir

Avoir des considérations
éthiques

Écouter  

Consentement
et relations de
pouvoir
55-60 minutes

                   48                                                                                                                                                                DIALOGUES



Pratique de l'attention

T’en penses quoi?

10 minutes

Matériel créatif, papier,
crayons et feutres

Séparer le local en deux : oui et non. Inviter ensuite les
jeunes à se déplacer dans l’espace en fonction de leur
réponse (oui ou non) aux énoncés suivants.

Les inviter à donner des exemples, des raisons et/ou à dire
si c’est vrai ou non dans tous les contextes.

Pour qu’il y ait consentement, est-ce qu’il faut…
... dire clairement qu’on était d’accord?

... être dans un rapport d’autorité?

... être dans une relation d’égalité?

... connaître toute la vérité?

... que ma vie soit en jeu?

... que la vie d’une autre personne soit en jeu?

... qu’il y ait de la manipulation?

... avoir la possibilité de changer d’idée en cours de

route?

... que ça concerne les relations sexuelles?

... faire confiance à l’autre? 

Oui ou non, on bouge!

30 minutes

Faire un retour en groupe sur les habiletés de l’atelier. 
Est-ce qu’on a fait preuve d’écoute les uns envers les
autres?
Est-ce qu’on a eu des considérations éthiques?
Est-ce que cela nous a permis de réfléchir ensemble?
Pourquoi?

Proposer aux jeunes de dessiner ou d’écrire
individuellement au sujet de la question suivante : 

Pour moi, qu’est-ce que le consentement?

Inviter ensuite les jeunes à présenter aux autres leur
dessin ou leur rédaction.

Phase d’exploration

Phase d’intégration

                    AUTONOMIE                                                                                                                                                               49



 
Questions générales d’animation

C’est quoi pour vous le consentement?
Y a-t-il un lien entre le consentement et
le respect? l’amour? l’amitié? le bonheur?
le courage? et le pouvoir? etc.
Quelqu’un aimerait ajouter une idée au
sujet du consentement?
Quel lien fais-tu entre cet exemple et le
consentement? les relations de pouvoir?
Pourquoi le consentement est
important/pas important?

 
Questions philosophiques

Y a-t-il des relations de pouvoir qui sont
belles? laides? bonnes? mauvaises?
acceptables? inacceptables? nécessaires?
utiles? inutiles? etc. Comment fait-on pour
le savoir?
Est-ce que c’est correct de donner son
consentement pour quelque chose qui va à
l’encontre de nos valeurs? Pourquoi?
Est-ce que c’est correct de donner son
consentement pour quelque chose qui nous
fait du mal (nous fait violence)? Pourquoi?
Les relations de pouvoir sont-elles
inévitables?

 
Questions métacognitives

Est-ce que ce qu’on dit est vrai dans tous
les contextes (relations intimes, relations
de pouvoir, médical, etc.)?
Y a-t-il autre chose que nous devrions
considérer au sujet du consentement? des
relations de pouvoir?
Comment avons-nous fait pour arriver à la
conclusion que le consentement est
toujours/jamais/parfois important? Nous
sommes-nous demandé l’inverse?
Et si nous n’avions pas à donner notre
consentement dans cette situation,
comment ça serait?

 
Questions sur les habiletés de pensée

Est-ce qu’on présuppose que donner son
consentement, c’est temporaire? pour
toujours? inutile? utile? dangereux?
inoffensif? etc.
Si mon consentement est/n’est pas
respecté, quelles peuvent être les causes?
les conséquences?
Si je donne mon consentement, cela
implique-t-il que l’autre a une obligation
envers moi? que j’ai une obligation envers
l’autre? Pourquoi?
Y a-t-il différentes sortes de
consentement? Si oui, lesquelles? Si non,
pourquoi?

 
Questions de compréhension

C’est quoi, un véritable consentement? Et
l’inverse?
C’est quoi, donner son consentement?
Comment ça peut se faire? Peut-il y avoir
plusieurs manières d’exprimer son
consentement ou doit-il y avoir seulement
une seule manière?
Y aurait-il d’autres façons de concevoir le
consentement ?
Quand est-ce que l’absence de
consentement peut poser problème?
Qu’est-ce qu’une relation de pouvoir?

 
Questions de justification

Comment reconnaître lorsqu’il y a un
abus de pouvoir? Avez-vous des
exemples? des contre-exemples? Quels
critères utilise-t-on?
Le consentement est-il nécessaire
partout? Pourquoi?
Est-ce qu’on peut se passer du
consentement de quelqu’un qui est en
danger? peut mettre les autres en
danger? a besoin d’aide? etc. Pourquoi?
Quelles peuvent être les conséquences
de notre décision?

Carte de questionnement :  Consentement et relations de pouvoir

                   50                                                                                                                                                                DIALOGUES



Qu’est-ce que le
consentement?

À quoi le
consentement

sert-il?

Quand dois-je obtenir
le consentement
d’une personne?

Réseau
de questions Ajoutez autant de 

« Pourquoi? » que
vous voulez!

Comment faire pour
savoir si je dois

consentir ou non?

Mes critères
peuvent-ils changer

en fonction du
contexte?

Quels sont mes
critères de

consentement?

Quelles conséquences
mon choix de consentir

ou non peut-il avoir?

Sur quoi le
consentement

repose-t-il?

Est-ce important
de savoir ce qu’on

veut pour
consentir?

Quelles conditions
sont nécessaires?

suffisantes?
essentielles?

Le consentement
d’autrui peut-il

changer?

Mon
consentement

peut-il changer?

Y a-t-il un lien entre mes
pensées, croyances,

valeurs, connaissances,
émotions, etc., et mon

consentement

Y a-t-il des situations
qui exigent toujours
un consentement?

Comment savoir avec
certitude qu’une

personne consent? ne
consent pas?

Y a-t-il des
situations qui

n’exigent jamais un
consentement?

Quelles sont les
conditions du

consentement?

Y a-t-il des
situations dans

lesquelles consentir
peut être inutile?

                    AUTONOMIE                                                                                                                                                               51



Phase d’activation Placer un cercle au centre du groupe et donner à chaque
jeune un ensemble de photos. Inviter les jeunes à placer, à
tour de rôle, une photo qui représente quelque chose qui
fait partie de la santé tout en expliquant leur choix.

Animer la discussion en plénière en utilisant au besoin les
questions suivantes :
Parmi les choix sur le menu, quelle sorte d’habitation vous
permettrait de vous sentir chez vous? Laquelle ne vous le
permettrait pas? Pourquoi?

Cet élément sur cette photo peut-il être bon/mauvais
pour la santé? Pourquoi?
Y a-t-il des choses qui sont toujours/jamais bonnes pour
la santé?
Cet élément sur cette photo est-il nécessaire à la santé?
Y a-t-il quelque chose d’autre qui manque et qui fait
partie de la santé?

Des images pour clarifier

20 minutes

Corde ou laine et un
ensemble de photos par
jeune

Inviter les jeunes à répondre tour à tour à la question
suivante :

Si tu pouvais être une célébrité, qui voudrais-tu être?

Pratique de l’attention suggérée : les mouvements au
ralenti 

Phase d’accueil

5-10 minutes

Réfléchir à la santé

Établir des relations parties-tout

Affirmer ses idées

Qu’est-ce
que la santé?
 55-60 minutes

                   52                                                                                                                                                                DIALOGUES



T’en penses quoi?

10 minutes

Matériel créatif, papier,
crayons et feutres

En fonction de l’intérêt de l’intérêt des jeunes ou de la
personne responsable de l’animation, choisir l’une des
activités suivantes.

Exercice : création de catégories
Inviter les jeunes à regrouper les photos sélectionnées en
catégories (de trois à cinq) et animer la discussion à partir
des questions suivantes :

Est-ce qu’il existe plusieurs sortes/catégories de santé?
Y a-t-il des catégories plus importantes que d’autres?
Y a-t-il des liens entre ces catégories?
Est-ce qu’on aurait pu créer des catégories différentes?

Plan de discussion : l’importance de la santé
Inviter les jeunes à répondre aux questions suivantes :

Que veut dire être en bonne santé? ne pas être en bonne
santé?
Ne pas être en bonne santé, est-ce la même chose qu’être
malade? 
Est-ce que ça sert à quelque chose d’être en bonne santé?
La maladie sert-elle à quelque chose?
Peut-on faire trop/pas assez attention à sa santé?
Y a-t-il des aspects de la santé qui sont plus importants
que d’autres?
Est-ce que prendre soin de soi, c’est la même chose que
prendre soin de sa santé?
A-t-on le contrôle sur sa santé?
A-t-on du pouvoir sur sa santé?
Faut-il toujours tout faire pour être en bonne santé?

On se fait une tête

20 minutes

Faire un retour en groupe sur les habiletés de l’atelier. 
Est-ce qu’on affirmé nos idées?
A-t-on établi des relations parties-tout?
Est-ce que cela nous a permis de réfléchir ensemble?
Pourquoi?

Proposer aux jeunes de dessiner ou d’écrire pour
compléter la phrase suivante : 

Pour moi, la santé, c’est… /ce n’est pas…

Inviter ensuite les jeunes à présenter aux autres leur dessin
ou leur rédaction.

Phase d’exploration

Phase d’intégration

                    AUTONOMIE                                                                                                                                                               53



Qu’est-ce que la santé?

Photos de Pixabay

                   54                                                                                                                                                                DIALOGUES



Qu’est-ce que la santé?

Photos de Getty Images

                    AUTONOMIE                                                                                                                                                               55



 
Questions générales d’animation

Qu’est-ce qui fait partie de la santé
d’après vous? Et qu’est-ce qui n’en fait pas
partie?
Faites-vous un lien entre la santé et le
bonheur? les bonnes habitudes de vie?
l’autonomie? la liberté? etc.
Y a-t-il des côtés positifs et négatifs à la
santé? Lesquels?
Pourquoi dis-tu que la santé, c’est…?
Quelqu’un aimerait ajouter quelque chose
au sujet de la santé?

 
Questions philosophiques

Comment peut-on savoir avec certitude ce
qui est bon/mauvais pour la santé?
Est-ce logique de prendre soin de sa
santé? de ne pas prendre soin de sa santé?
Est-il nécessaire/suffisant d’être en bonne
santé pour être heureux.se? être soi-
même? être en amour? être une belle
personne? etc.
Est-il acceptable de négliger sa santé?
celle des autres?
Est-ce que la santé, ça peut être beau?
laid? Est-ce que la maladie, ça peut être
beau? laid?

 
Questions métacognitives

Y a-t-il autre chose que nous n’avons pas
encore dit au sujet de la santé ?
Et si tout le monde était toujours en bonne
santé, à quoi ressemblerait le monde?
Quand on dit que cela fait partie de la
santé, est-ce que ça s’applique à tout le
monde, partout sur la planète? Sur quoi on
peut se baser pour dire cela?
Comment avons-nous fait pour arriver à
dire que (ex. : bien manger), c’est
nécessaire à la santé? Sur quoi se base-t-
on pour dire cela?

 
Questions sur les habiletés de pensée

Sommes-nous en train de présupposer que
les personnes en bonne/mauvaise santé
sont toutes…?
Si un.e enseignant.e me dit qu’une chose
est bonne pour la santé, cela veut-il dire
que c’est vrai?
Peut-on comparer nos santés? Est-ce
possible de dire qu’on est plus ou moins en
santé que quelqu’un d’autre? Si oui,
comment? Si non, pourquoi?
Peut-on avoir de bonnes habitudes de vie
et ne pas être en bonne santé ? (Et
inversement?)

 
Questions de compréhension

La santé et la maladie sont-elles toujours
opposées?
Y a-t-il une différence entre être en santé et
être heureux.se? Y a-t-il une ressemblance?
Y a-t-il une différence entre être en santé et
se sentir en santé? Y a-t-il une
ressemblance?
Faut-il toujours prendre soin de sa santé?
Pourquoi?
Y a-t-il des aspects de notre santé qu’il est
acceptable de laisser de côté? Si oui,
lesquels?

 
Questions de justification

Y a-t-il des bonnes/moins
bonnes/mauvaises manières de s’occuper
de sa santé? Avez-vous des exemples? des
contre-exemples?
Y a-t-il des contextes dans lesquels il serait
important/pas important d’être en bonne
santé? Avez-vous des exemples? des
contre-exemples?
Quelles conséquences notre état de santé
peut-il avoir sur nous? sur notre vie? Ces
conséquences sont-elles vraies partout?
Pour tout le monde?

Carte de questionnement :  Qu’est-ce que la santé?

                   56                                                                                                                                                                DIALOGUES



Qu’est-ce qu’être
en santé ?

Y a-t-il
différentes

sortes de santé?

La santé a-t-elle
une influence?

Réseau
de questions Ajoutez autant de 

« Pourquoi? » que
vous voulez!

Qui est responsable
de ma santé?

Quelle est l’influence
réelle que j’ai sur ma

santé?

Faut-il prendre en
charge sa propre

santé ou laisser un.e
professionnel.le le

faire?

Quel contrôle m’est-il
souhaitable/possible
d’avoir sur ma santé?

Jusqu’à quel point
dois-je penser à ma

santé?

Peut-on trop
penser à sa santé?
pas assez? Qu’est-
ce que ça serait?

Une bonne santé,
est-ce

nécessairement une
bonne vie?

Est-ce que tout est
toujours plus

facile/difficile quand on
est en bonne/mauvaise

santé?

À quoi puis-je
reconnaître l’influence de

ma santé dans ma vie?
Est-ce toujours

visible/invisible?

Y a-t-il des parties
de ma vie sur

lesquelles la santé
a/n’a pas

d’influence?

Y a-t-il des
ressemblances/

différences entre
ces sortes de

santé? 
Est-ce qu’il y en a

qui sont plus
importantes que

d’autres?

Que puis-je faire/ne
puis-je pas faire pour

ma santé?

Faut-il chercher à
être en bonne

santé à tout prix?

                    AUTONOMIE                                                                                                                                                               57



Phase d’activation Donner à chaque jeune un ensemble d’énoncés et un
diagramme. Faire la lecture des énoncés à haute voix et
inviter chaque jeune à placer ceux-ci sur son diagramme.

Ces situations sont-elles justes? injustes? justes et injustes?
ni justes ni injustes?

Lamia est en bonne santé et moi je suis malade.
Paul a le droit de sortir le soir et pas moi.
Stéphanie est plus belle et plus populaire que Fatima.
Jean fait rire de lui parce qu’il est homosexuel.
Lucie est riche parce qu’elle est une vedette de la télé
tandis que moi, je travaille à la plonge dans un restaurant
et je suis mal payé.e.
Tom a eu le poste parce qu’il est blanc. 
Niti vient d’une famille aisée et pas moi.
Malik a gagné beaucoup d’argent au 6-49 et moi non.
Ibrahim a eu une meilleure note que moi à l’examen.
Je suis obligé.e de suivre le règlement et Martin non.

Animer un retour en plénière de manière à faire ressortir ce
que chaque jeune considère comme juste et injuste.

D’après toi, pourquoi cela est-il juste/injuste?
Qu’est-ce que cela nous dit sur la justice/l’injustice?
Cela présuppose-t-il que la justice/l’injustice, c’est…?

Est-ce juste ou injuste?

20 minutes

Un ensemble d’énoncés
et un diagramme par
jeune

Inviter les jeunes à répondre tour à tour à la question
suivante :

Qu’est-ce qui te révolte le plus au monde?

Pratique de l’attention suggérée : les grimaces

Phase d’accueil

La révolte

5-10 minutes

Réfléchir au thème de la justice

Dégager des présupposés

Accepter la diversité des points de
vue

Le monde
est-il injuste?
 55-60 minutes

                   58                                                                                                                                                                DIALOGUES



Pratique de l'attention

T’en penses quoi?

10 minutes

Matériel créatif, papier,
crayons et feutres

En plénière, animer la discussion à l’aide des questions
suivantes tout en invitant les jeunes à soutenir leurs
points de vue par des exemples, des raisons, des
métaphores, etc. 

Permettre aux jeunes de dégager les présupposés en
demandant ce que leurs réponses révèlent de leur
conception de la justice.

Plan de discussion : qu’est-ce que l’injustice?
L’injustice peut-elle être due à la chance ou à la
malchance?
Est-ce que l’injustice peut être le résultat de choix
volontaires?
Est-ce que les causes de l’injustice peuvent être hors
de notre contrôle?
Est-ce que les causes de l’injustice peuvent être sous
notre contrôle?
Les individus peuvent-ils causer des injustices?
Les institutions peuvent-elles causer des injustices?
Toutes les injustices peuvent-elles être rétablies? 
Y a-t-il différents degrés d’injustice?
Qu’est-ce qui fait qu’une situation est réellement
injuste?
Qu’est-ce qui fait qu’une situation est réellement
juste?

C’est pas juste…
vraiment?

20 minutes

Tableau et feutres

Faire un retour en groupe sur les habiletés de l’atelier. 
Est-ce qu’on a accepté la diversité des points de vue?
Est-ce qu’on a dégagé des présupposés?
Est-ce que cela nous a permis de réfléchir ensemble?
Pourquoi?

Proposer aux jeunes de dessiner ou d’écrire pour
compléter la phrase suivante : 

Pour moi, l’injustice, c’est…/ce n’est pas…

Inviter ensuite les jeunes à présenter aux autres leur
dessin ou leur rédaction.

Phase d’exploration

Phase d’intégration

                    AUTONOMIE                                                                                                                                                               59



Lamia est en bonne santé et moi je suis malade. Lamia est en bonne santé et moi je suis malade.

Paul a le droit de sortir le soir et pas moi. Paul a le droit de sortir le soir et pas moi.

Stéphanie est plus belle et plus populaire que moi. Stéphanie est plus belle et plus populaire que moi.

Jean fait rire de lui parce qu’il est homosexuel. Jean fait rire de lui parce qu’il est homosexuel.

Lucie est riche parce qu’elle est une vedette de la télé
et moi, qui travaille dans le communautaire, je suis

mal payé.e.

Lucie est riche parce qu’elle est une vedette de la télé
et moi, qui travaille dans le communautaire, je suis

mal payé.e.

Tom a eu le poste parce qu’il est blanc. Tom a eu le poste parce qu’il est blanc.

Niti vient d’une famille aisée et pas moi. Niti vient d’une famille aisée et pas moi.

Malik a gagné beaucoup d’argent au 6-49 et moi non. Malik a gagné beaucoup d’argent au 6-49 et moi non.

Ibrahim a eu une meilleure note que moi à l’examen. Ibrahim a eu une meilleure note que moi à l’examen.

Je suis obligé.e de suivre le règlement et Martin non. Je suis obligé.e de suivre le règlement et Martin non.

Énoncés découpés (nombre d’ensembles d’énoncés
correspondant au nombre de jeunes)

Lamia est en bonne santé et moi je suis malade. Lamia est en bonne santé et moi je suis malade.

Paul a le droit de sortir le soir et pas moi. Paul a le droit de sortir le soir et pas moi.

Stéphanie est plus belle et plus populaire que moi Stéphanie est plus belle et plus populaire que moi.

Jean fait rire de lui parce qu’il est homosexuel. Jean fait rire de lui parce qu’il est homosexuel.

Lucie est riche parce qu’elle est une vedette de la télé
et moi, qui travaille dans le communautaire, je suis

mal payé.e.

Lucie est riche parce qu’elle est une vedette de la télé
et moi, qui travaille dans le communautaire, je suis

mal payé.e.

Tom a eu le poste parce qu’il est blanc. Tom a eu le poste parce qu’il est blanc.

Niti vient d’une famille aisée et pas moi. Niti vient d’une famille aisée et pas moi.

Malik a gagné beaucoup d’argent au 6-49 et moi non. Malik a gagné beaucoup d’argent au 6-49 et moi non.

Ibrahim a eu une meilleure note que moi à l’examen. Ibrahim a eu une meilleure note que moi à l’examen.

Je suis obligé.e de suivre le règlement et Martin non. Je suis obligé.e de suivre le règlement et Martin non.

                   60                                                                                                                                                                DIALOGUES



JU
ST

E
IN

JU
ST

E



 
Questions générales d’animation

Pourquoi est-ce juste? injuste?
Y a-t-il un lien entre cet exemple
d’injustice et ce qu’on dit sur la justice?
Quelqu’un voudrait aider X à dire
pourquoi c’est/ce n’est pas juste?
Y a-t-il des liens à faire entre justice,
injustice, égalité et inégalité?
Quelqu’un aimerait dire autre chose au
sujet des injustices?

 
Questions philosophiques

La justice peut-elle être belle? laide?
logique? illogique? nécessaire? utile?
inutile? bonne? mauvaise?
L’injustice peut-elle être belle? laide?
logique? illogique? nécessaire? utile?
inutile? bonne? mauvaise?
Y a-t-il des injustices acceptables? Si oui,
lesquelles? Si non, pourquoi?
La justice est-elle toujours
possible/impossible?

 
Questions métacognitives

Est-ce toujours vrai que l’injustice, c’est…,
ce n’est pas…?
Et si nous vivions dans un monde
complètement juste, à quoi ça
ressemblerait?
Y a-t-il autre chose que nous devrions
prendre en considération dans ce cas
d’injustice? 
Pourrions-nous envisager ce cas
autrement? Comment? Pourrait-il être
juste/injuste, selon certaines personnes?
Comment avons-nous fait pour arriver à
cette conclusion?

 
Questions sur les habiletés de pensée

Est-ce que quelqu’un aurait un contre-
exemple (par rapport à l’hypothèse selon
laquelle la justice, c’est…)?
Pouvez-vous donner une cause de cette
inégalité? 
Pouvez-vous donner une conséquence de
cette inégalité?
Est-ce que cette inégalité pourrait être
justifiée? Pour quelle raison?
Y a-t-il des inégalités qui nous viennent à
la naissance? Y a-t-il des inégalités qui
sont créées par la société? Y a-t-il une
différence entre les deux?

 
Questions de compréhension

Comment peut-on définir la justice?
l’injustice?
Y aurait-il d’autres façons de concevoir la
justice? l’injustice?
Est-ce que l’égalité et l’équité, c’est pareil
ou pas pareil?
Si ce n’est pas juste, cela veut-il dire que
c’est nécessairement injuste?
Y a-t-il des choses qui ne sont ni justes ni
injustes? Avez-vous des exemples?

 
Questions de justification

Qu’est-ce que ça veut dire, avoir des
privilèges? Les privilèges peuvent-ils
créer plus de justice? plus d’injustice?
Y a-t-il certaines choses qui sont
toujours injustes? Avez-vous des
exemples? des contre-exemples?
Les injustices ont-elles des
conséquences? Si oui, lesquelles? Si non,
pourquoi?
Faut-il combattre les injustices?
Lesquelles? Pourquoi?

Carte de questionnement :  Le monde est-il injuste?

                   62                                                                                                                                                                DIALOGUES



Qu’est-ce qu’une
injustice?

Réseau
de questions Ajoutez autant de 

« Pourquoi? » que
vous voulez!

Qu’est-ce que
l’égalité?

Est-ce qu’une
inégalité est

nécessairement
une injustice?

Dans quoi
s’ancrent les

injustices?

Que faire face 
à l’injustice?

Qu’est-ce que 
la justice?

Y a-t-il des
injustices que l’on

peut éviter?

Y a-t-il des
injustices que

l’on peut
accepter?

La justice est-elle
systématiquement

préférable à l’injustice?
Est-ce qu’il existe des

situations particulières pour
certaines personnes qui

justifient des différences de
traitement?

Est-ce que la
justice, c’est traiter
tout le monde de

manière identique?

Quel mot utiliser pour
décrire les inégalités
qui ne sont ni justes

ni injustes?

L’égalité 
existe-t-elle? Peut-on toujours

connaître la cause
des injustices?

Pouvons-nous réduire
les injustices? Si oui,
comment? Si non,

pourquoi?

Doit-on combattre
toutes les injustices?
certaines injustices?

aucune injustice?

Les inégalités
peuvent-elles être
justes? injustes?

                    AUTONOMIE                                                                                                                                                               63



Phase d’activation
Distribuer les ensembles de photos et inviter les jeunes
à placer celles-ci en ordre de ce qui amène le moins de
bonheur vers ce qui amène le plus de bonheur. Nommer
la possibilité d’ajouter d’autres éléments sur les cartons
vides. Laisser un temps de réflexion individuelle.

Animer un premier tour de table.
Qu’est-ce qui amène le plus et le moins de bonheur
selon toi? Pourquoi?

Poursuivre l’animation de la discussion en plénière de
manière à faire ressortir des critiques raisonnables.

Imaginez qu’une personne voit votre classement et
n’est pas d’accord avec vous. Peut-être qu’il s’agit
d’une personne âgée, d’une personne qui vient d’une
autre culture ou qui a tout simplement un point de
vue différent. Que pourrait-elle dire à propos de votre
classement?

Qu’est-ce que le
bonheur?

20 minutes

Un ensemble de photos
par jeune, cartons
vierges et feutres

Inviter les jeunes à répondre tour à tour à la question
suivante :

Qu’est-ce qui te rend le plus heureux.se du
monde? Pourquoi?

Pratique de l’attention suggérée : au choix parmi
celles expérimentées

Phase d’accueil

5-10 minutes

Réfléchir au bonheur

Classifier

Accepter la critique raisonnable

Le bonheur,
ça dépend
de quoi?
 55-60 minutes

                   64                                                                                                                                                                DIALOGUES



Pratique de l'attention
Distribuer à chaque jeune un diagramme imprimé, puis inviter à
placer les photos ainsi que les éléments apportés par les jeunes
sur ce dernier.

Animer la discussion à l’aide des questions suivantes : 
Parmi les images que vous avez associées au bonheur, y en a-t-
il… 

… qui représentent un état passager (qui ne dure pas)? 
Lesquelles? Pourquoi? 
Quelles en sont les conséquences?

… qui représentent un état durable (qui dure longtemps ou
toujours)?

Lesquelles? Pourquoi? 
Quelles en sont les conséquences?

… dont l’atteinte dépend de vous (vient directement de votre
action)?

Lesquelles? Pourquoi? 
Quelles en sont les conséquences?

… dont l’atteinte ne dépend pas de vous (ne vient pas
directement de votre action)? 

Lesquelles? Pourquoi? 
Quelles en sont les conséquences?

Approfondir la discussion en utilisant les questions suivantes au
besoin :

Qu’est-ce qui est préférable? Pourquoi? Est-ce vrai dans tous
les contextes?

Un état passager?
Un état durable?
Ce qui dépend de moi?
Ce qui ne dépend pas de moi?

Faut-il nécessairement choisir entre ce qui est durable et ce qui
est passager? ce qui dépend de moi et ce qui n’en dépend pas?
Pourquoi?

T’en penses quoi?

10 minutes

Matériel créatif, papier,
crayons et feutres

Ça dépend de quoi?

30 minutes

Un diagramme par
jeune

Faire un retour en groupe sur les habiletés de l’atelier. 
Est-ce qu’on a été capables d’accepter la critique raisonnable?
Est-ce qu’on a été capables de classifier?
Est-ce que cela nous a permis de réfléchir ensemble?
Pourquoi?

Proposer aux jeunes de dessiner ou d’écrire pour compléter la
phrase suivante : 

À partir de ta conception du bonheur, comment faire pour
l’atteindre?

Inviter ensuite les jeunes à présenter aux autres leur dessin ou
leur rédaction.

Phase d’exploration

Phase d’intégration

                    AUTONOMIE                                                                                                                                                               65



Le bonheur, ça dépend de quoi?

Photos de Getty Images

                   66                                                                                                                                                                DIALOGUES



Dépend de moi

Ne dépend pas de moi

Passager Durable

Le bonheur, ça dépend de quoi?



 
Questions générales d’animation

Pourquoi as-tu associé cette image au
bonheur? Pourquoi as-tu mis celle-ci de
côté?
D’après vous, est-ce que les personnages
sur l’image sont à l’origine de cette
action ou non?
Croyez-vous que l’émotion qui les habite
est durable ou éphémère (passagère)? 
Qu’est-ce que cela nous apprend sur le
bonheur? le plaisir?
Quelqu’un aimerait apporter une
nouvelle idée sur le bonheur? le plaisir?

 
Questions philosophiques

Est-ce nécessaire/souhaitable d’être
heureux.se? d’avoir du plaisir?
Est-ce essentiel de se demander ce qui
nous rend heureux.se? malheureux.se?
Est-ce acceptable/bon/bien de
rechercher uniquement des plaisirs à
court terme?
Est-ce acceptable/bon/bien de
rechercher uniquement le bonheur à
long terme?
Comment fait-on pour savoir qu’on est
vraiment heureux.se? malheureux.se?

 
Questions métacognitives

Est-ce que le bonheur/le plaisir, c’est
toujours… dans tous les contextes?
Et si nous étions toujours/jamais
heureux.ses, à quoi ressemblerait le
monde?
Y a-t-il des exemples dont nous n’avons
pas encore parlé?
Y a-t-il autre chose que nous devrions
prendre en considération au sujet du
bonheur? du plaisir?
Comment avons-nous fait pour arriver à
cette définition du bonheur?

 
Questions sur les habiletés de pensée

Si le bonheur était un objet, serait-il
fabriqué par l’être humain ou par la
nature? Ce serait lequel et pourquoi?
Peut-il y avoir d’autres façons de
classifier ce qui amène le bonheur?
Y a-t-il des personnes qui sont plus
heureuses que d’autres? Pourquoi
d’après vous? Avez-vous une hypothèse?
Est-ce qu’on présuppose que le bonheur,
c’est…, ce n’est pas…?
Si on dit que le bonheur, c’est…, a-t-on
des exemples? des contre-exemples?

 
Questions de compréhension

Comment définirais-tu le bonheur? 
Peut-il y avoir d’autres façons de
concevoir le bonheur? 
Y a-t-il une différence entre le bonheur et
le plaisir?
Le bonheur et le plaisir peuvent-ils être
compatibles? incompatibles?
Parmi ces photos, y en a-t-il qui se
rapprochent plus du plaisir que du
bonheur? Pourquoi?

 
Questions de justification

Y a-t-il un problème à faire dépendre
son bonheur uniquement de soi? des
autres? Si oui, lequel? Pourquoi? Si non,
pourquoi? Quelles peuvent être les
conséquences?
Le bonheur peut-il s’atteindre? Si oui,
comment? Si non, pourquoi? Avez-vous
des exemples? des contre-exemples?
Doit-on chercher à être heureux.se? À
quoi cela pourrait-il ressembler? Est-ce
que ce serait une bonne ou une
mauvaise chose? Pourquoi?
Peut-on décider d’être heureux.se? À
quoi cela pourrait-il ressembler? Est-ce
que ce serait une bonne ou une
mauvaise chose? Pourquoi?

Carte de questionnement :  Le bonheur, ça dépend de quoi?

                   68                                                                                                                                                                DIALOGUES



Le bonheur

Réseau
de questions Ajoutez autant de 

« Pourquoi? » que
vous voulez!

Est-ce raisonnable de
penser que l’on peut

tout le temps être
heureux.se?

Faut-il être
heureux.se à tout

prix?

Bonheur et malheur
sont-ils opposés?

Y a-t-il de
bonnes/mauvaises
façons d’atteindre

le bonheur?

Le bonheur et le
plaisir ont-ils la
même valeur?

Qu’est-ce que
le plaisir?

Le plaisir nourrit-il
le bonheur? 

Peut-il valoir la peine de
sacrifier un plaisir à court

terme pour un plaisir à plus
long terme? 

(Et inversement?)

Le bonheur sert-il à
quelque chose?
malheur sert-il à
quelque chose?

Être heureux.se
peut-il nous rendre
malheureux.se? (Et

inversement?)

Peut-on être
heureux.se et

malheureux.se en
même temps?

Le bonheur
ressemble-t-il au

malheur?

Le bonheur, ça
ressemble à… parce

que…

Tous les plaisirs
se valent-ils?

Le bonheur, ce
n’est vraiment
pas comme…
parce que…

Peut-on trouver le
bonheur si on le

cherche? si on ne le
cherche pas?

                    AUTONOMIE                                                                                                                                                               69





Poursuivre
l’animation

TROISIÈME ÉTAPE



Les ateliers présentés dans les guides Dialogues Découverte, Exploration,
Reconnaissance et Autonomie sont les premiers pas d’une pratique régulière du
dialogue philosophique et de l’attention avec les jeunes. Poursuivre l’animation au-delà
des huit ateliers du présent guide contribue à développer davantage et à consolider
l’acquisition d’outils qui leur permettront de grandir en discernement et en humanité.
La poursuite des animations peut prendre plusieurs formes. Elle peut réutiliser la
démarche en phases proposée dans les ateliers. Le maintien des phases d’accueil,
d’activation, d’exploration et d’intégration assure une structure éprouvée et sécurisante
tant pour la personne responsable de l’animation que pour les jeunes. La poursuite peut
aussi prendre une tout autre forme permettant d’explorer d’autres façons de dialoguer
et de réfléchir. Peu importe si l’on opte pour la continuité ou le changement, certains
principes appliqués dans les ateliers semblent importants à prendre en considération
pour assurer le déploiement des trois dimensions d’un dialogue philosophique.

1. Identifier des cibles d’apprentissage 

2. Contribuer à établir et à maintenir des relations
interpersonnelles 

Cibler un thème et des habiletés de pensée à travailler dans
un atelier est important puisque cela permet de mettre en
place les moyens pour les atteindre. Par exemple, il est
possible de trouver une activité de départ pertinente ou de
préparer des questions qui favorisent l’utilisation d’habiletés
spécifiques lors du dialogue et de la réflexion. De plus, définir
les habiletés de pensée permet de les présenter aux jeunes, de
les utiliser de façon consciente et de faire un retour réflexif sur
leur utilisation. 

Les relations interpersonnelles sont au cœur des dialogues. Il
importe donc, pour le bon fonctionnement de ceux-ci, de
mettre en place des conditions qui encouragent les saines
interactions. En ce sens, il semble fondamental de s’assurer
d’établir un espace sécuritaire, de favoriser le respect et
l’écoute, d’être sensible et de prendre en considération les
particularités des individus, du groupe et du contexte. Par
exemple, établir (en collaboration avec les jeunes) des règles
de fonctionnement claires et équitables pour la gestion de la
parole et des interactions peut aider à mettre en place ces
conditions.

Poursuivre l’animation
TROISIÈME ÉTAPE

                    AUTONOMIE                                                                                                                                                               72



3. Susciter l’intérêt et la motivation des jeunes 

Pour s’assurer de la participation des jeunes aux dialogues
philosophiques, il faut susciter leur intérêt et leur motivation. Il
est possible de le faire en les intégrant dans la prise de
décision pour l’atelier (ex. : choix du thème ou des questions),
en restant près de leurs préoccupations et de leur réalité (ex. :
suivre la discussion là où elle va plutôt que de la diriger), en
proposant une diversité d’éléments déclencheurs et d’activités
(ex. : vidéos, musique, publicité, travail en sous-groupes,
support visuel), en rendant actifs le processus de dialogue et la
réflexion (ex. : déplacement, manipulation d’objets, jeux; il n’est
pas obligatoire d’être toujours en position assise pour parler et
réfléchir), en s’assurant continuellement de la compréhension
de chaque jeune (ex. : faire des résumés, donner
régulièrement des exemples, utiliser des repères visuels,
reformuler) et en ayant du plaisir (il ne faut surtout pas sous-
estimer le pouvoir de l’humour!).

4. Approfondir le dialogue et la réflexion 

La planification est essentielle à l’approfondissement du
dialogue et de la réflexion. Il importe d’avoir un plan initial afin
de marquer différents moments pour la recherche et pour
mettre au défi de penser de façon critique, créative, prudente
et réflexive. De même, préparer et explorer différentes pistes
de questionnement, entre autres par des réseaux de questions
ou des cartes de questionnement, aide à relancer et à
diversifier le dialogue et la recherche. Bien entendu, le plan
initial et le questionnement pourront être modifiés au besoin
pour s’adapter aux centres d’intérêt des jeunes ou au contexte.

5. Offrir un moment métacognitif

Le moment métacognitif permet de réfléchir ainsi que de faire
un retour sur les cibles d’apprentissage, le processus et le
déroulement de l’atelier pour prendre conscience de ce qui a
été fait ou dit. Constater l’utilisation des habiletés de pensée et
réfléchir au fonctionnement de l’atelier contribue à leur
consolidation et à leur réinvestissement par les jeunes. De
plus, ce moment permet à chaque jeune de définir ses propres
idées et points de vue en fin de réflexion. Pendant le dialogue
et la réflexion, les jeunes doivent faire face à une multitude
d’idées différentes et il est important de leur offrir un temps
pour déterminer celles qui leur conviennent ou non. 

                   73                                                                                                                                                                DIALOGUES



Le programme Dialogues propose une approche en animation de dialogues

philosophiques qui repose sur deux pratiques : le dialogue philosophique et la pratique de
l’attention. La pratique du dialogue philosophique comporte trois dimensions
importantes, soit le dialogue, la réflexion et la philosophie. Chacune de ces dimensions est
soutenue grâce à une animation qui s’enracine dans un questionnement varié (questions
générales d’animation, questions de compréhension, questions de justification, questions
sur les habiletés de pensée, questions philosophiques et questions métacognitives). Cette
approche se concrétise dans huit ateliers clés en main ayant une séquence et une
démarche similaires, ce qui facilite leur application et leur réalisation. Que ce soit grâce
aux différentes phases ou aux outils de questionnement, les ateliers s’assurent de fournir
aux personnes responsables de l’animation les moyens pour mettre les jeunes au défi de
penser. Les huit ateliers proposés dans le présent guide constituent des modèles qui
peuvent inspirer l’élaboration d’autres ateliers pouvant intéresser les jeunes. De plus, les
principes sur lesquels ils reposent peuvent eux aussi être réinvestis dans de futures
animations. 

Bien entendu, le programme Dialogues se veut un outil qui facilite l’animation de

dialogues philosophiques. Toutefois, il est loin de présenter et de représenter toutes les
possibilités de ces pratiques. En ce sens, ce programme gagne encore plus en pertinence
lorsqu’il est accompagné d’une formation en dialogue philosophique. Quoi qu’il en soit, il a
un grand potentiel pour permettre aux jeunes d’acquérir des outils pour s’autodéterminer
et prendre leur place dans la société.

Conclusion

                    AUTONOMIE                                                                                                                                                               74





Bibliographie
Daniel, M.-F. (2005). Pour l’apprentissage d’une pensée critique au primaire.
Presses de l’Université du Québec.

Fondation SEVE (2016). Savoir être et vivre ensemble.
http://www.fondationseve.org

Fournel, A. (2016). Se questionner et penser ensemble.
https://philoenfant.org/2016/11/07/se-questionner-et-penser-ensemble/

Gagnon, M. (2005). Guide pratique pour l’animation d’une CRP. Presses de
l’Université Laval.

Gagnon, M., Couture, E. et Yergeau, S. (2011). Pratiquer la philosophie en
communauté de recherche au secondaire : quels apprentissages pour les
élèves? Vie pédagogique, 48(1), 39‑41.

Gagnon, M. et Maillhot-Paquette, E. (2022). Pratiquer la philosophie au
primaire. Conseils, activités thématiques et littérature jeunesse. Chenelière
Éducation.

Gagnon, M. et Yergeau, S. (2016). La pratique du dialogue philosophique au
secondaire. Vers une dialogique entre théories et pratiques. Presses de
l’Université Laval.

Greenland, S.K. (2014). Un cœur tranquille et sage.. Les Arènes.

Jennings, P. (2019). L’École en pleine conscience. Les Arènes.

Lenoir, F. (2016). Philosopher et méditer avec les enfants (éd. 2022). Albin
Michel.

Lévine, J., Chambard, G., Gostain, D. et Sillam, M. (2014). L’enfant philosophe,
avenir de l’humanité? Ateliers AGSAS de réflexion sur la condition humaine
(ARCH). ESF.

                    AUTONOMIE                                                                                                                                                               76



Lipman, M. (1994). La découverte de Harry. AQPE.

Lipman, M. (1995). La recherche philosophique. Guide d’accompagnement du
roman La découverte de Harry. AQPE.

Lipman, M. (2011). À l’école de la pensée. De Boeck.

Lipman, M., Sharp, A. et Oscanyan, F. S. (1980). Philosophy in the Classroom.
Temple University Press.

Philocités (2020). Philosopher par le dialogue : quatre méthodes. Vrin.

Rechtschaffen, D. (2016). The mindful education workbook: Lessons for teaching
mindfulness to students. WW Norton & Company.

Sasseville, M. (2000). La pratique de la philosophie avec les enfants. Presses de
l’Université Laval.

Sasseville, M. et Gagnon, M. (2012). Penser ensemble à l’école : des outils pour
l’observation d’une communauté de recherche philosophique en action. Presses
de l’Université Laval.

Tozzi, M. (1995). Penser par soi-même : initiation à la philosophie. Chronique
sociale.

Tozzi, M. (2008). Lipman, Lévine, Tozzi : différences et complémentarités. Dans C.
Leleux (dir.), La philosophie pour enfants : le modèle de Matthew Lipman en
discussion (p. 95‑115). De Boeck.

Tozzi, M. (2017). L’apprentissage du philosopher. https://www.philotozzi.com

Yergeau, S. (2018). Bien penser grâce à la communauté de recherche
philosophique [Mémoire de maîtrise, Université Laval].
http://hdl.handle.net/20.500.11794/31453

Yergeau, S. et Richard, A. (à paraître). Bien penser et dialogue philosophique.

                   77                                                                                                                                                                DIALOGUES



Être libre, est-ce pouvoir faire ce que l’on veut? Comment savoir
si une personne est amoureuse d’une autre? Y a-t-il des bonnes
et des mauvaises raisons de travailler? Peut-on se sentir chez soi
partout? Qu’est-ce que ça veut dire, donner son consentement?
Qu’est-ce que la santé? Le monde est-il juste? Est-ce que le
bonheur dépend de quelque chose? Voilà quelques questions à
partir desquelles les jeunes de 15 à 20 ans sont invité.e.s à
discuter et à réfléchir collectivement dans le guide d’animation
Dialogues Autonomie.

Ce guide est le premier de quatre du programme Dialogues
développé à partir de la pratique du dialogue philosophique et
de la pratique de l’attention afin de permettre aux jeunes
d’acquérir des outils pour s’autodéterminer et prendre leur
place dans la société. Il se veut donc un outil simple et convivial
pour toute personne désirant que les jeunes dialoguent,
réfléchissent et apprennent à mieux se connaître. 

Tous droits réservés, reproduction autorisée, vente interdite


