
SÉBASTIEN YERGEAU, NADIA BEAUDRY ET ALINE BARON
SOUS LA DIRECTION DE

G U I D E  D ’ A N I M A T I O N  
D E  D I A L O G U E S

P H I L O S O P H I Q U E S

6-12 ANS

DÉCOUVERTE
D I A L O G U E S





6-12 ans 

Guide d’animation 
de dialogues philosophiques

2024  

Sous la direction de
Sébastien Yergeau, Nadia Beaudry et Aline Baron

DÉCOUVERTE
D I A L O G U E S



Dialogues – Découverte
Création de contenu
Nadia Beaudry, formatrice en philosophie pour enfants et conseillère en
pratique de l’attention
Manon Jean, auteure, conférencière et formatrice
Geneviève Turcotte, enseignante, école Jean-Leman
Sébastien Yergeau, enseignant de philosophie, école secondaire les
Etchemins

Direction de contenu
Sébastien Yergeau, directeur pédagogique, SEVE 

Conseillères en pratique de l’attention
Hélène Parent, formatrice en pratique de l’attention
Isabelle Plante, psychiatre pour enfants et adolescents

Coordination de contenu
Aline Baron, conseillère au développement, SEVE

Mise en page et graphisme
Laurence Fillion

Révision linguistique
Bla bla rédaction

Direction générale SEVE
Marie-Claude Collet

ISBN :  978-2-9822201-1-9
Dépôt légal, Bibliothèque et Archives nationales du Québec, 2024.

 
Les Dialogues, programme implanté au Centre de réadaptation pour
les jeunes en difficultés d’adaptation, est une initiative de SEVE
Formation Canada, en collaboration avec le CISSS de Laval et l’Université
de Sherbrooke, grâce au généreux soutien de la Fondation Lise et
Giuseppe Racanelli, de la Fondation Cité de la Santé et du Fonds du
Grand Mouvement Desjardins. 





Bienvenue dans le
programme Dialogues!

AVANT-PROPOS

Pour réfléchir, se questionner, échanger,
écouter et réfléchir encore… 
Le programme Dialogues, une initiative
offrant des séances guidées de dialogues
philosophiques aux enfants et aux
adolescent.e.s, est né de notre volonté de
mettre en place ces pratiques auprès de
jeunes en situation de vulnérabilité
accompagnés par le Centre de
réadaptation pour jeunes en difficulté
d’adaptation (CRJDA) de Laval. Notre désir
était d’inviter des jeunes de 6 à 20 ans à
dialoguer en vue de développer leur
pensée, en interaction avec les autres,
dans le but de favoriser la connaissance de
soi et d’acquérir des compétences
cognitives, sociales et émotionnelles
essentielles pour savoir être et vivre
ensemble. C’est d’ailleurs l’idée du
dialogue qui a inspiré le nom du
programme.

En 2020, le projet audacieux et novateur,
lancé par SEVE (Savoir Être et Vivre
Ensemble Formation Canada), a réuni une
équipe engagée d’enseignant.e.s,
d’intervenant.e.s en psychologie sociale,
d’animateur.rice.s et de formateur.rice.s en
dialogue philosophique. Ensemble, nous
avons combiné nos expertises,
compétences et énergies pour concevoir
une série d’ateliers de dialogue
philosophique adaptés à la réalité des
jeunes au sein du CRJDA. 

Le projet s’est déroulé en différentes
étapes, ce qui a favorisé un travail
collaboratif étroit entre SEVE et le
CRJDA de Laval. Nous avons d’abord
consulté les jeunes résidant dans les
unités d’hébergement en vue de
connaître leurs centres d’intérêt, et ce,
pour déterminer les thèmes des
ateliers. Les éducateur.rice.s et les
responsables des différents milieux ont
également fait part de leurs attentes et
préoccupations, ce qui nous a permis
de cibler les objectifs d’apprentissage
pour les jeunes. Une centaine d’ateliers
ont par la suite été expérimentés par
plus de 80 jeunes et mis en place dans
10 unités d’hébergement, puis les
commentaires des jeunes et des
adultes ont été recueillis en vue
d’améliorer les activités proposées. 

Enfin, tout le processus d’implantation
des ateliers a été accompagné par une
recherche-action collaborative menée
par la Faculté d’éducation de
l’Université de Sherbrooke. Des
centaines d’heures d’entretien et
d’analyse ont ainsi permis de
documenter, de décrire et d’évaluer la
mise en œuvre du programme et ses
retombées auprès des jeunes et de
l’équipe d’intervention.



AVANT-PROPOS (SUITE)

Nous avons pleinement conscience que la
réalisation d’un tel projet n’aurait pas été
possible sans le soutien financier de la
Fondation Lise et Giuseppe Racanelli, de la
Fondation Cité de la Santé et du Fonds du
Grand Mouvement. Nous tenons à les
remercier sincèrement pour leur
contribution qui a permis et, nous
l’espérons, continuera de permettre aux
jeunes de développer leur discernement et
leur humanité.

Nous vous souhaitons de riches et
inspirants dialogues philosophiques!

Marie-Claude Collet
Directrice générale, SEVE, de mai 2020 à
mars 2023

Sébastien Yergeau
Directeur pédagogique, SEVE

Les ateliers élaborés sont regroupés en
quatre guides distincts, adaptés en
fonction des objectifs, des thèmes et des
groupes d’âge. Les guides Dialogues  
Découverte, Exploration, Reconnaissance
et Autonomie offrent une approche
d’animation clés en main, unique dans le
domaine de la philosophie pour les jeunes.
Cette approche se distingue par sa
simplicité, sa convivialité et sa capacité à
s’adapter aux réalités des CRJDA, tout en
étant transférable à d’autres contextes. 

Les efforts déployés, le chemin parcouru et
les résultats obtenus dans ce magnifique
projet sont pour nous une grande source
de fierté, et nous tenons à exprimer notre
reconnaissance envers ceux et celles qui
ont contribué à sa réalisation. Nous
remercions chaleureusement toute
l’équipe de SEVE Formation Canada,
l’équipe du CRJDA de Laval, l’équipe de
recherche de l’Université de Sherbrooke
ainsi que toutes les personnes qui ont
contribué à ce projet des Dialogues SEVE.
Votre engagement et votre soutien ont été
d’une valeur inestimable. Nous souhaitons
également exprimer notre gratitude infinie
envers les jeunes qui ont participé à ce
projet, car ce sont eux et elles qui ont
inspiré ces ateliers. C’est aussi grâce à leur
participation que nous avons pu améliorer
en continu ces ateliers.





Table des matières

Le monde des émotions
Avoir des rêves
Les besoins : L’île déserte
La différence
La colère 
Bouh! T’as eu peur?
Le mystère de la mort
Qu’est-ce qui fait qu’on est ami.e?

 L’approche pédagogique
 La pratique du dialogue philosophique
 Le questionnement
 Les habiletés de pensée
 Les pratiques de l’attention
 Le fonctionnement des ateliers

DEUXIÈME SECTION : LES ATELIERS

INTRODUCTION

PREMIÈRE SECTION : DESCRIPTION DU
PROGRAMME

1

5

27

76

TROISIÈME SECTION : POURSUITE DE L’ANIMATION74

CONCLUSION

78 BIBLIOGRAPHIE

6
8
11
14
18
23

28
32
38
42
48
54
60
66





Savoir être et vivre ensemble sont des défis que tout un chacun affronte au quotidien. Ces

défis sont d’autant plus éprouvants chez les jeunes que ces dernier.ère.s sont en pleine
construction de leur identité et à la recherche de leur place dans le monde qui les entoure.
Influencé.e.s par la famille, les ami.e.s, l’école, les médias traditionnels et sociaux et bien
plus encore, les jeunes doivent se construire et naviguer à travers diverses façons de
penser, d’être et d’agir parfois polarisées et contradictoires, parfois bonnes pour soi et
mauvaises pour les autres, parfois mauvaises pour soi et bonnes pour les autres… Pour
ajouter à la complexité de ces défis, le mode de vie effréné visant la performance, la
productivité et l’efficacité met les jeunes dans un contexte qui leur laisse peu de place
pour prendre le temps de déterminer la personne qu’ils et elles veulent être comme
individu et le monde dans lequel ils et elles veulent vivre.

Pour aider les jeunes à être bien individuellement et collectivement, SEVE a créé, en
collaboration avec le CRJDA de Laval et la Faculté d’éducation de l’Université de
Sherbrooke, le programme Dialogues. Ce programme propose de leur offrir des moments

leur permettant d’acquérir des outils qui favorisent l’autodétermination à travers la
diversité. Pour ce faire, il vise trois objectifs : dialoguer, réfléchir et se connaître. Chacun de
ces objectifs cible certains apprentissages  qui s’enrichissent mutuellement. Dialoguer aide
à réfléchir et à se connaître; réfléchir favorise le dialogue et la connaissance de soi; se
connaître enrichit le dialogue et la réflexion.

Introduction

Objectifs

Dialoguer 
Entrer en relation avec les autres 
Acquérir des outils d’affirmation de soi et d’écoute
des autres
Comprendre et reconnaître les autres (émotions,
sentiments, centres d’intérêt, idées, etc.) 

Réfléchir 
Expliquer et justifier ses idées et points de vue 
Prendre position sur différents thèmes individuels
et sociaux
Se poser des questions

Se connaître
Prendre conscience de ses émotions, de ses
sentiments, de ses goûts, de ses idées, etc. 
Établir ce qui convient ou non individuellement et
collectivement

Dialoguer Réfléchir

Se connaître

Autodétermination

DÉCOUVERTE                                   1



Pour concrétiser le désir d’offrir des moments permettant d’atteindre ces trois
objectifs, le programme Dialogues comprend quatre guides d’animation d’ateliers
de dialogue philosophique. Chacun de ces guides se découpe selon des groupes
d’âge ciblés, des intentions pédagogiques spécifiques et des thèmes particuliers
pour soutenir une atteinte graduelle des objectifs. Le présent guide d’animation,
Dialogues – Découverte, s’adresse à des jeunes de 6 à 12 ans et veut les aider à
apprendre à se connaître. Le tableau suivant explicite davantage ce programme
tout en précisant la place de chaque guide parmi les autres.
 

Intentions pédagogiques

Apprendre à se
connaître
Comprendre ses
émotions et ses
pensées
Définir ses goûts,
ses centres
d’intérêt et ce qui
est acceptable ou
non pour soi

Prendre sa place
parmi ses pairs et
dans son
environnement
immédiat
S’affirmer 
Faire preuve
d’ouverture
Comprendre le
monde qui nous
entoure

Reconnaître la place
des autres
Réfléchir sur les
limites de ce qui est
acceptable pour soi
et pour les autres
Accepter la critique
Être autocritique

Réfléchir sur sa
place dans la
société et sur son
quotidien
Définir des
moyens de
participation et
d’intégration
sociale
Définir ses
aspirations pour
l’avenir

Thèmes abordés

Les émotions, les
rêves, les besoins, la
différence, la colère,
la peur, le mystère de
la mort, l’amitié

Le sport, être soi-même,
les genres, le bonheur,
les relations
amoureuses, ce qui est
drôle, la nudité et la
sexualité, la liberté et la
sexualité

L’argent, l’autorité, les
réseaux sociaux,
l’influence, la
discrimination, la vie de
couple, l’intimidation, le
bien et le mal

La liberté, les
relations
amoureuses, le
travail, être chez soi,
les relations de
pouvoir et le
consentement, la
santé, l’injustice, le
bonheur

Groupe d’âge ciblé (à titre indicatif)

6-12 ans 13-16 ans 14-17 ans 15-20 ans

Découverte Exploration AutonomieReconnaissance

2 DIALOGUES



Le programme et les guides reposant sur de nombreux fondements théoriques et
pratiques, ils permettent d’offrir les meilleures pratiques possibles pour mettre en place
le dialogue, la réflexion et la connaissance de soi ainsi que les intentions pédagogiques,
tout en tenant compte des besoins et des réalités des jeunes. En ce sens, ils proposent
une série d’outils pratiques, conviviaux et polyvalents. Dans le présent guide, ces outils
sont répartis en trois sections. La première décrit de façon imagée l’approche proposée,
la pratique du dialogue philosophique ainsi que la pratique de l’attention et explique le
fonctionnement des ateliers. La deuxième section présente huit ateliers à réaliser avec
des jeunes de 6 à 12 ans. La troisième section, quant à elle, suggère des pistes et des
conseils pour poursuivre la pratique du dialogue philosophique de façon autonome, au-
delà des huit ateliers présentés.

DÉCOUVERTE                                   3





Description
du
programme

PREMIÈRE SECTION



Description du programme
PREMIÈRE SECTION

La présente section décrit de façon concise et imagée l’approche pédagogique et les
deux pratiques qui la composent, celles du dialogue philosophique et de l’attention. Elle
présente plus en détail la pratique du dialogue en abordant les différentes dimensions
qui y sont inhérentes, ce qu’elles tentent de développer (les habiletés sociales, affectives
et cognitives) ainsi que le questionnement nécessaire à sa mise en place. De plus, elle
propose des pratiques de l’attention scriptées qui peuvent être réalisées dans les ateliers.
Une fois les principes et fondements présentés, il est possible d’expliquer, à la fin de
cette section, le fonctionnement des ateliers et des outils d’animation qui en découlent.

 
Pour inviter les jeunes à dialoguer, à réfléchir et à se connaître, le programme Dialogues
propose une approche originale qui s’appuie sur deux pratiques : la pratique du dialogue
philosophique et la pratique de l’attention. La première pratique permet d’atteindre les
trois objectifs par la mise en relation des personnes et des idées. Ainsi amène-t-on les
jeunes à utiliser et à développer des habiletés sociales et affectives pour interagir et des
habiletés cognitives et réflexives pour expliquer et justifier leurs idées et leurs points de
vue, ce qui permet de penser par et pour soi-même. La pratique de l’attention, quant à
elle, concrétise les trois objectifs en invitant les jeunes à marquer un moment de retour à
soi, un moment pour s’enraciner dans le présent. On leur propose notamment de
prendre le temps de ressentir et de reconnaître les sensations, émotions, sentiments et
pensées qui les habitent.

Ces deux pratiques s’enracinent dans des valeurs comme l’accueil, l’ouverture, la
confiance, la sécurité, la liberté et le respect, qui sont nécessaires au dialogue, à la
réflexion et à la connaissance de soi. De même, elles ont des retombées importantes
pour les jeunes. Que ce soit la connaissance de soi et des autres, la confiance en soi ou le
partage d’expériences significatives, ces retombées contribuent à savoir être et à vivre
ensemble. Grâce à ces valeurs et à ces retombées partagées, ces deux pratiques se
bonifient l’une l’autre. La pratique de l’attention nourrit la pratique du dialogue
philosophique et vice-versa. Par exemple, ressentir et reconnaître ses émotions et ses
pensées aide à développer des habiletés sociales, affectives et cognitives, tout comme le
développement des habiletés sociales et affectives aide à ressentir et à reconnaître les
émotions.

L’approche pédagogique

6 DIALOGUES



L’approche pédagogiqueL’approche pédagogique  

LES PRATIQUES 
PORTENT LEURS FRUITS

AFFIRMATION/
CONFIANCE EN SOI

RECONNAISSANCE 

EXPÉRIENCES
SIGNIFICATIVES

AUTHENTICITÉ

CONNAISSANCE 
DE SOI

EXPÉRIENCES
PARTAGÉES

OUVERTURE

CONFIANCE

LES PRATIQUES 
PRENNENT 

RACINE DANS

LIBERTÉ

COLLABORATION

ACCUEIL

SÉCURITÉ

Développer des habiletés affectives
et sociales (respect, ouverture,
écoute, affirmation des idées,

coopération...) 

Expliquer et justifier ses idées et ses
points de vue 
Développer des habiletés cognitives
et réflexives (définir, distinguer,
donner des raisons, s'autocorriger...)

La pratique du 
dialogue philosophique

Identifier ses sensations, ses
émotions, ses sentiments et ses

pensées

Pratiquer le dialogue Ressentir et reconnaître

Penser par et pour soi-même 

Se dégager des obstacles 
Vivre le moment présent

Prendre conscience de ce
qui est ici et maintenant

La pratique de
l’attention

DÉCOUVERTE 7



Ces dialogues peuvent prendre plusieurs formes en fonction du contexte ou des
visées de leur réalisation*. Concrètement, dans le cas des Dialogues, il s’agit
généralement de placer les jeunes en cercle et de les questionner sur un thème,
un sujet ou une situation initiale afin de favoriser la mise en relation des individus
et des idées. Les interactions ainsi produites stimulent l’utilisation et le
développement d’habiletés affectives, sociales et cognitives nécessaires pour
s’autodéterminer et prendre sa place dans la société. Pour assurer cette
stimulation des différentes habiletés, il importe que l’animation s’intéresse aux
trois dimensions d’un dialogue philosophique : la dimension affective et sociale,
la dimension cognitive et la dimension philosophique. 

La dimension affective et sociale est primordiale en dialogue philosophique. Elle
favorise, entre les jeunes, le partage, l’écoute et les échanges dans un climat
d’ouverture, de respect et de sécurité. La stimulation d’habiletés affectives et
sociales permet ensuite de faire progresser les interactions vers une
collaboration. Grâce à celle-ci, les échanges ne sont plus une série d’interventions
mises les unes à la suite des autres, mais plutôt un projet d’entraide où ces
interventions s’appuient les unes sur les autres pour co-construire. 

Les interventions des jeunes, en plus d’être les éléments constituants de la
dimension affective et sociale, s’inscrivent dans la dimension cognitive du
dialogue philosophique. Elles mobilisent différentes habiletés cognitives,
donnant ainsi forme aux idées et aux points de vue. 

La pratique du dialogue
philosophique

Les dialogues philosophiques sont
essentiellement une pratique qui
permet l’apprentissage par la
réalisation. En s’y exerçant, on
acquiert des outils de dialogue, de
réflexion et de connaissance de soi. 

____________________________________________________________________________________________________________________________________

Ils peuvent prendre une forme plus communautaire comme la communauté de recherche philosophique, une forme plus politique
avec les dialogues à visées démocratiques et philosophiques, une forme plus psychologique dans les groupes de soutien, une forme
plus scolaire comme la situation d’apprentissage philosophique, etc. En fait, les Dialogues s’appuient sur la forme proposée par
Frédéric Lenoir qui entremêle méditation et philosophie tout en intégrant plusieurs aspects d’autres formes de dialogues
philosophiques pour se bonifier. Voir la bibliographie. 

*

8 DIALOGUES



En ce sens, la dimension cognitive consiste à favoriser la recherche d’information,
l’organisation de celle-ci et le raisonnement afin de stimuler l’utilisation et le
développement d’habiletés cognitives. 

De plus, cette dimension cognitive se veut métacognitive, autocritique et
autocorrectrice, c’est-à-dire que les habiletés cognitives sont aussi utilisées pour
prendre conscience des idées, des points de vue et du processus mis en place
pour y arriver. La prise de conscience de ces éléments (idées, points de vue et
processus) favorise ensuite leur examen en vue de les modifier et de les
améliorer, le cas échéant. La dimension philosophique, quant à elle, consiste à
chercher et à établir des repères servant d’ancrages significatifs pour
l’élaboration des idées et des points de vue. En ce sens, la recherche éthique pour
contribuer au bien, au bon, au juste, la recherche logique pour assurer la
cohérence et la pertinence, la recherche esthétique pour orienter l’attirance et
apprécier les perceptions et le beau, la recherche métaphysique pour distinguer
le nécessaire et l’essentiel et, enfin, l’épistémologie pour déterminer le vrai, le
valide et le viable fournissent aux jeunes des repères pour les aider à
s’autodéterminer et à participer à la vie sociale. 

Exploiter toutes les dimensions d’un dialogue philosophique est complexe,
d’abord parce que les acquis affectifs, sociaux et cognitifs ne sont pas les mêmes
chez tout un chacun, ce qui demande à la personne responsable de l’animation
d’intervenir en tenant compte de plusieurs singularités. De plus, la dynamique de
groupe exige beaucoup d’adaptation de la part de cette personne. De même, le
lieu, le moment, le nombre de jeunes ou encore les conditions de réalisation (ex. :
accompagnement ou non d’une autre personne adulte) influencent la réalisation
du dialogue philosophique. En ce sens, la mise en place des trois dimensions
peut être complexe, ardue et longue. Il est donc important que le ou la
responsable de l’animation travaille de façon progressive, avec une vision à
moyen et à long terme. Par exemple, lors des premiers dialogues, il est plus
pertinent de travailler sur la dimension affective et sociale puisque si celle-ci n’est
pas minimalement acquise, il est difficile de travailler les dimensions cognitive et
philosophique. De même, vouloir tout travailler et développer en même temps
n’est pas très productif puisqu’il y a une surcharge pour la personne responsable
de l’animation. Les Dialogues proposent différents outils et une structure pour
exploiter ces trois dimensions de façon progressive. Toutefois, les outils et la
structure ne suffisent pas à assurer une animation adéquate; l’animation doit
aussi s’appuyer sur le questionnement.

DÉCOUVERTE 9



La pratique du dialogue
philosophique 

Comprendre,
expliquer et

valider
l’expérience

Réflexion

P
h

ilo
so

p
h

ie
P

h
ilo

so
p

h
ie

Dialogue

La pratique du dialogue philosophique (DP) met en interaction les jeunes pour réfléchir
en groupe en vue de comprendre, d’expliquer et de justifier leurs idées et leurs points de
vue sur leur expérience personnelle et collective. En ce sens, elle comporte trois
dimensions importantes : affective et sociale, cognitive et philosophique. 

Les DP se font généralement en cercle
afin de favoriser les contacts directs
entre les jeunes, ce qui permet le
développement d’habiletés affectives
et sociales ainsi que la co-construction
des idées et des points de vue.

La dimension affective
et sociale 

Co-construction
Collaboration
Ouverture 
Habiletés affectives 
et sociales

Respect
Échange
Entraide
Sécurité

Les DP encouragent les jeunes à
réfléchir sur différentes thématiques et à
développer des habiletés cognitives
grâce à la recherche, à l’organisation des
informations et au raisonnement. Ces
habiletés peuvent aussi être utilisées de
façon réflexive pour améliorer la
compréhension, l’explication et la
justification des idées et des points de
vue. 

La dimension cognitive

Habiletés cognitives 
Recherche
Raisonnement
Organisation de l’information
Métacognition, autocritique,
autocorrection 

La dimension philosophique
Les DP s’appuient sur des repères
philosophiques comme l’éthique,
l’esthétique, la logique, la métaphysique
et l’épistémologie pour favoriser la
compréhension, l’explication et la
justification des idées et des points de
vue sur l’expérience humaine.

Éthique (bien, bon, juste...)
Logique (cohérence, pertinence...)
Esthétique (beau, laid, apparence...)
Métaphysique (nécessaire,
essentiel...)
Épistémologie (vrai, valide, viable...) 

10 DIALOGUES



La dimension du dialogue s’appuie sur des questions qui mettent en place des
conditions sociales et affectives qui lui sont nécessaires. Ces questions
permettent de mettre en relation des idées et des personnes ou de favoriser la
mise en place d’un environnement d’écoute, d’ouverture et de collaboration. Par
exemple, des questions comme « Y a-t-il un lien entre ce que tu dis et ce que X a
dit? » ou « Quelqu’un voudrait ajouter quelque chose à l’idée…? » peuvent être
posées par l’animateur.rice pendant l’animation pour assurer le dialogue. 

La dimension de la réflexion, quant à elle, s’appuie sur des questions qui mettent
au défi de penser. En effet, les questions soutenant la réflexion forcent à dépasser
le simple partage d’impressions ou d’opinions pour construire des points de vue
plus élaborés. Elles favorisent la recherche et l’évaluation de différentes
informations et idées, l’organisation de ces informations et de ces idées ou
encore l’approfondissement des raisonnements. En ce sens, ces questions
assurent l’utilisation de plusieurs habiletés permettant de comprendre,
d’expliquer et de justifier les idées et les points de vue. Par ailleurs, le type de
question posée peut déboucher sur une utilisation créative de ces habiletés pour
comprendre, concevoir ou conceptualiser de nouvelles idées, sur une utilisation
prudente pour nuancer et explorer une diversité d’éléments ou encore sur une
utilisation critique pour justifier les différents points de vue et les mettre en
contexte. De plus, les questions soutenant la réflexion peuvent aider à prendre
conscience non seulement des idées et des points de vue, mais également du
processus y ayant mené. Ainsi est-il possible de faire de la métacognition* afin de
constater ce qui fonctionne ou non dans la réflexion pour la reproduire ou
l’ajuster. 

Le questionnement

Le questionnement est le moyen principal
qu’a la personne responsable de l’animation
pour assurer le déploiement des trois
dimensions d’un dialogue philosophique, soit
le dialogue, la réflexion et la philosophie. 

_________________________________________________________________________________________________________________________________

La métacognition mise en action par la pensée réflexive peut aussi porter sur les autres dimensions de la pensée qui mobilisent
les habiletés. En effet, elle peut s’appliquer à la pensée créative qui produit des idées originales et inventives, à la pensée vigilante
qui élabore des idées prudentes et prévoyantes et à la pensée critique qui construit des idées raisonnées et contextualisées.

*

DÉCOUVERTE 11



Enfin, la dimension philosophique s’appuie sur des questions qui permettent la
construction d’idées et de points de vue significatifs. En ce sens, les questions
soutenant la dimension philosophique poussent la discussion et la réflexion vers
la recherche et l’élaboration de repères spécifiques. Les enquêtes sur le bien, le
bon et le juste (dimension éthique), sur le vrai et le valide (dimension
épistémologique), sur le beau et le laid (dimension esthétique), sur la cohérence
et l’adéquat (dimension logique) ou sur l’essentiel et le nécessaire (dimension
métaphysique) fournissent des repères qui permettent de mieux comprendre et
de mieux justifier l’expérience humaine. Par exemple, une question d’animation
comme « Est-ce juste/valide/cohérent/nécessaire de…? » enracine la recherche
dans la dimension philosophique du dialogue.

Le questionnement soutient donc le dialogue, la réflexion et la philosophie de
différentes façons. Il le fait par la mise en relation de personnes et d’idées, par la
stimulation de la compréhension, de l’expression et de la justification des points
de vue, par la sollicitation d’habiletés de pensée, par la promotion de la
métacognition ainsi que par la recherche de critères significatifs. Chacune de ces
façons de soutenir ces trois dimensions se traduit en par six types de questions à
poser de façon soutenue et diversifiée lors de l’animation des dialogues
philosophiques (DP) : les questions générales d’animation, les questions de
compréhension, les questions de justification, les questions sur les habiletés de
pensée, les questions philosophiques et les questions métacognitives.  
L’animateur.rice  peut donc  poser des questions comme « Y a-t-il d’autres
définitions/raisons/causes/hypothèses pour expliquer…? », « Y a-t-il des
différences ou des ressemblances entre…? » ou « Peut-on dire que X et Y sont des
arguments contraires? », « Quel chemin notre réflexion a pris pour arriver à… »,
pour travailler la dimension réflexive du dialogue. 

12 DIALOGUES



 
Questions générales d’animation

Fonctions :
Établir des liens entre les idées et entre les jeunes
Ouvrir et élargir le dialogue et la réflexion à
plusieurs possibilités
Susciter des réponses permettant l’exploration

Exemples : 
Pourquoi? Sur quoi tu te bases pour…? 
Quelqu’un voudrait ajouter…?
Y a-t-il un lien entre ce que Julie dit et ce que tu
dis? Faites-vous un lien entre X et Y? 
À quoi pensez-vous quand…? 
Quelqu’un voudrait aider…? 

 
Questions philosophiques

 Fonctions :
Comprendre et justifier les idées et les points de
vue à partir de repères philosophiques décrits
précédemment

N. B. : Les questions philosophiques sont aussi des
questions de compréhension et de justification, mais
elles visent plus particulièrement à éclairer
l’expérience humaine.
Exemples : 

Est-ce beau/laid…? Pourquoi? (esthétique) 
Est-ce acceptable/juste/bon/bien…? Pourquoi?
(éthique) Est-ce que c’est acceptable si tout le
monde ou personne…? Pourquoi? (éthique)
Est-ce cohérent/pertinent/logique…? Est-ce que
nous pouvons affirmer X et Y en même temps?
(logique)
Est-ce vrai/valide/viable/…? Comment fait-on pour
savoir que…? (épistémologie)
Est-ce nécessaire de…? Pourquoi? Qu’est-ce qui est
nécessaire? Qu’est-ce qui est essentiel dans…?
Pourquoi? (métaphysique)

 
Questions métacognitives

Fonctions :
Favoriser l’utilisation de la pensée critique (raison
et contexte) 
Favoriser l’utilisation de la pensée créative
(originalité et inventivité)
Favoriser l’utilisation de la pensée prudente
(nuance et exploration)
Favoriser l’utilisation de la pensée réflexive
(autocritique et autorégulation)

Exemples : 
Est-ce que notre raisonnement est applicable dans
tous les contextes?
Pourrions-nous envisager… autrement? Comment?
Y a-t-il autre chose que nous devrions considérer
pour…? Quoi? 
Y aurait-il des habiletés qui nous aideraient pour
répondre à…? Lesquelles? 
Comment avons-nous fait pour arriver à dire que…?
Quels éléments de contenu et quelles habiletés
avons-nous utilisés? 

 
Questions sur les habiletés de pensée

Fonctions : 
Solliciter une habileté de pensée en particulier
Préciser les réponses, le dialogue et la réflexion par
rapport à certains éléments
Peaufiner la compréhension et la justification

N. B. : Voir le schéma illustrant les habiletés de pensée
sollicitées dans les ateliers.
Exemples : 

Quelqu’un pourrait reformuler/donner un
exemple/comparer…?
Y a-t-il un présupposé, une généralisation abusive…
dans…? 
Y a-t-il des moyens pour…, des parties à…, des
raisons qui…?
Quelle place occupent les émotions/les valeurs
dans…?

 
Questions de compréhension

Fonctions : 
Établir une compréhension commune
Élaborer, exploser et décrire des idées, des points
de vue
Comprendre des situations ou des problèmes

Exemples : 
Qu’avez-vous compris de…?
Comment définiriez-vous…? Comment concevez-
vous…? 
Y a-t-il un problème/enjeu dans…? Lequel? En quoi
est-ce un problème? 
Quelles seraient la ou les causes, la ou les
conséquences…?
Comment décrire ou expliquer…? 

 
Questions de  justification

Fonctions : 
Justifier, appuyer et argumenter une idée, un
point de vue
Évaluer et valider les idées et les points de vue 
Identifier les limites et les contre-arguments

Exemples : 
Qu’est-ce qui permet de justifier…?
Pouvez-vous donner une raison/un critère…? Est-
ce une bonne raison? Pourquoi?
Êtes-vous en accord, en désaccord avec…?
Pourquoi?
Y a-t-il des limites, des conséquences à…?
Lesquelles? Pourquoi?
Y a-t-il des situations où ce que nous disons n’est
pas possible? 

Carte de questionnement 

DÉCOUVERTE 13



Les habiletés de pensée

Deux catégories d’habiletés sont développées par les Dialogues : les habiletés
affectives et sociales ainsi que les habiletés cognitives. Les premières sont des
actions ou des opérations de la pensée qui permettent de réaliser des tâches
nécessitant l’affectivité (sentiments, émotions, valeur…) ou les interactions
sociales, ou du moins qui les facilitent. Par exemple, écouter est une habileté
affective et sociale qui facilite l’interaction avec les autres et qui demande
souvent un contrôle de ses émotions et de ses sentiments afin d’avoir des
réactions favorisant le dialogue et la réflexion. Les habiletés cognitives, quant à
elles, sont des actions ou des opérations de la pensée qui permettent de réaliser
des tâches intellectuelles. Par exemple, comparer est une habileté cognitive qui
permet d’identifier et de montrer des ressemblances et des similitudes entre
deux ou plusieurs éléments.

Même si les habiletés affectives, sociales et cognitives sont présentées comme
des opérations de nature différente, elles sont interdépendantes et
complémentaires, voire indissociables. En effet, les habiletés affectives et sociales
et les habiletés cognitives sont les deux faces d’une même pièce permettant
d’utiliser différents contenus pour penser et communiquer. Pour cette raison,
elles sont regroupées sous l’appellation d’habiletés de pensée. Les habiletés de
pensée sont essentielles à l’élaboration, à la justification et à l’expression des
idées et des points de vue puisque ce sont elles qui organisent et donnent forme
aux perceptions, aux émotions, aux sentiments, aux informations, aux croyances,
aux connaissances et autres éléments qui sont dans notre tête.

Les Dialogues ont pour objectifs de
permettre aux jeunes de dialoguer, de
réfléchir et d’apprendre à se connaître.
La poursuite de ces objectifs contribue
au développement d’habiletés qui leur
permettront de s’autodéterminer et de
prendre leur place dans la société. 

14 DIALOGUES



En ce sens, mieux comprendre et mieux maîtriser les habiletés qui permettent de
formuler, de justifier et d’affirmer des idées et des points de vue aide à mieux
communiquer, à mieux réfléchir et à mieux se connaître. C’est pour ces raisons
que les habiletés de pensée sont au cœur des guides Dialogues. Les ateliers qui
sont proposés dans la prochaine section s’assurent de mettre en action les
habiletés affectives, sociales et cognitives de diverses façons. Ainsi, que ce soit par
les différentes phases composant les ateliers ou par les questions qu’elle pose, la
personne responsable de l’animation invite les jeunes à utiliser certaines habiletés
ciblées et à en prendre conscience en vue de mieux comprendre leur
fonctionnement et leur utilité pour ainsi mieux les maîtriser.

Il importe donc que l’animation soit en mesure de faire découvrir aux jeunes les
habiletés de pensée et de stimuler leur utilisation. Le schéma suivant présente les
habiletés de pensée qui ont été ciblées pour dans le programme Dialogues –
Découverte. Bien entendu, il n’est pas question de travailler ou de présenter en
un seul atelier toutes ces habiletés en une seule fois, puisque cela apporterait
davantage de confusion et de surcharge cognitive pour les jeunes (peut-être
même pour la personne responsable de l’animation). Pour faciliter l’acquisition et
ainsi que le développement progressif et conscient de ces habiletés, chaque
atelier en cible deux (une affective et sociale et une cognitive). Il est suggéré de les
expliquer en début d’atelier, puis de les travailler grâce aux questions à poser
pendant l’atelier pour enfin réfléchir sur leur utilisation (et peut-être l’éclairer) lors
de la phase d’intégration en fin d’atelier. La personne responsable de l’animation
peut expliquer et donner des exemples en cours d’atelier afin de favoriser la
mobilisation des habiletés ciblées. D’autres habiletés sont aussi développées dans
chaque atelier. Toutefois, elles ne font pas nécessairement l’objet d’une
explication, d’une mobilisation et d’un retour systématique et formel.

DÉCOUVERTE 15



Catégoriser
Déterminer les critères pour former
différents ensembles servant à
classer des éléments

Coopérer
Collaborer à la réalisation d’une 
tâche pour atteindre un objectif
commun

Évaluer
Examiner l’importance, la valeur ou
l’intérêt de quelque chose à partir de
critères

Reconnaître la place des émotions
Admettre que les émotions
influencent nos points de vue et
nos interactions 

Les habiletés de pensée (HP)

1

DÉFINITION

Les habiletés de pensée sont

des opérations ou des actions

mentales faites dans le but de

réaliser des tâches précises

de la pensée. 

2

FONCTIONS DES HP 

Elles permettent de rechercher, 

de raisonner et d’organiser

l’information afin de comprendre,

d’expliquer et de valider nos

expériences et notre rapport au

monde qui nous entoure. 

Identifier un 
argument d’autorité/de
popularité

Identifier la
généralisation abusive 

Effectuer des actes
métacognitifs

Avoir un souci du contexte
Considérer les circonstances dans
lesquelles s’inscrit une idée

Examiner l’envers
d’une position

Donner des exemples/
contre-exemples

Reformuler 
Énoncer une idée d’une autre façon

Respecter les autres et leur
point de vue

Accorder de la considération
aux personnes et à leurs
idées (malgré son
désaccord)

Établir des relations
moyens-fin

Donner des causes/
conséquences

Questionner

16 DIALOGUES



3

TYPES D’HP

Elles peuvent être cognitives (en

lien avec une tâche intellectuelle),

affectives (en lien avec une tâche

impliquant des émotions, des

sentiments ou des valeurs) et/ou s

ociales (en lien avec des tâches

d’interaction avec les autres). 

CONTENUS DES HP

Elles utilisent différents contenus

(perceptions, émotions,

sentiments, valeurs, croyances,

informations, connaissances…)

afin de produire des idées et des

points de vue. 

4

Dégager des présupposés
Faire ressortir les éléments implicites, 

les non-dits d’un point de vue

Donner des raisons
Exposer des repères/principes pour

justifier un point de vue

Comparer/distinguer

Affirmer ses idées
Manifester de façon explicite son point de vue

Écouter
Accorder son attention aux

propos d’une autre personne
afin de la comprendre

Établir des critères
Déterminer des repères
particulièrement fiables

pour évaluer,
comparer/distinguer,

classer, choisir…

Avoir un souci
du contexte

Accepter la
critique

raisonnable

Identifier la
double faute

Définir

Construire à partir des
idées des autres

Partir du point de vue de quelqu’un
pour élaborer et enrichir son propre

point de vue

Avoir de considérations éthiques
Examiner une situation ou une idée en

fonction de ce qui est bien, juste et accepte Accepter la diversité
des points de vue

Établir des
relations parties-

tout

Dans l’ensemble des habiletés de pensée développées dans le programme, celles travaillées

explicitement dans ce guide sont accompagnées de leur définition. 

Respecter les
autres et leur
point de vue

S’autocorriger

DÉCOUVERTE 17



Les pratiques de l’attention suivantes sont divisées en trois étapes. La première,
l’introduction, est la même pour toutes les pratiques. La deuxième étape, identifiée par
un titre, propose des pratiques qui utilisent différentes techniques. La troisième, le
retour, est aussi la même pour toutes les pratiques. Bien entendu, chacune de ces
étapes peut être modifiée ou bonifiée en fonction du contexte de la pratique (âge et
expérience des jeunes, durée, moment de la journée, etc.). La combinaison de ces trois  
étapes forme des pratiques de l’attention narrées faciles d’utilisation.  

Les pratiques de l’attention sont
essentiellement des moments
d’arrêt afin de prendre conscience
de ce qui est ici et maintenant.
Elles permettent de ressentir et de
reconnaître ses émotions, ses
sentiments et ses pensées afin de
pouvoir, éventuellement, les
apprivoiser et développer des outils
favorisant l’autodétermination de
chacun. 

Nous allons prendre quelques minutes pour faire une pratique de l’attention
ensemble. Ça te permettra de regarder à l’intérieur de toi. Tu peux t’installer sur
ta chaise, les mains sur les genoux. Tu peux garder les yeux ouverts ou fermés.
L’important est que tu sois à l’aise. Si tu gardes les yeux ouverts, assure-toi de
ne pas regarder les autres pour ne pas les déranger ou les rendre mal à l’aise. Si
tu préfères ne pas faire la pratique de l’attention, garde le silence pour ne pas
déranger les autres qui désirent la faire.

Introduction
PREMIÈRE ÉTAPE

Les pratiques de
l’attention

18 DIALOGUES



Prends trois grandes respirations.
Porte ton attention sur le chemin que
fait l’air quand tu inspires, puis quand
tu expires. À quel endroit dans ton
corps sens-tu le plus l’air de ton
souffle? Remarque ce que tu sens
quand tu suis le chemin de l’air qui
entre et qui ressort. Fais cela
plusieurs fois, autant de fois que tu
veux.

LE SOUFFLE 

Prends trois grandes respirations.
Imagine un tout petit bolide. C’est
peut-être une moto, une voiture ou
autre chose de ton choix. Imagine
maintenant que ton bolide peut se
déplacer dans tes pieds, dans tes
jambes, dans tes mains, dans tes bras,
dans ton dos. Partout dans ton corps.
Tu peux le déplacer où tu veux. Porte
une attention à ce que tu sens quand
tu suis le chemin de ton bolide. Fais
cela plusieurs fois, autant de fois que
tu veux.

LE BOLIDE

Les pratiques de l’attention
DEUXIÈME ÉTAPE

DÉCOUVERTE 19



Prends trois grandes respirations, puis
respire normalement et dépose tes
deux mains quelque part sur ton corps,
par exemple sur tes genoux, sur ton
ventre ou sur tes joues, où tu veux.
Prends le temps de remarquer les
sensations dans chacune de tes deux
mains, dans chacun de tes doigts. Est-
ce que c’est doux ou rugueux? Chaud
ou froid? Sec ou humide? Tu peux
déplacer tes mains tout en respirant
doucement. Observe si de nouvelles
sensations apparaissent. Fais cela
plusieurs fois, autant de fois que tu
veux.

LE POUVOIR DU
TOUCHER

Prends trois grandes respirations, puis
fais une grimace. En inspirant,
maintiens la grimace pendant
quelques secondes. Puis, relâche ton
visage. Tu peux essayer toutes sortes
de grimaces (la baboune, le visage
tout plissé, les joues gonflées, un
visage super souriant, etc.). Entre
chaque grimace, prends le temps
d’observer les sensations sur ton
visage. Tu peux faire cet exercice aussi
longtemps que tu veux.

LES GRIMACES

20 DIALOGUES



Prends trois grandes respirations,
puis écoute les sons autour de toi.
Observe-les, si possible sans
chercher à savoir d’où ça vient, sans
vouloir les changer… Comment sont
les sons que tu entends? Forts ou
doux? Proches ou lointains?
Agréables ou désagréables?
Peut-être qu’il y a du silence aussi.
Peu importe ce qu’on entend, on le
remarque, sans chercher à rien
changer. Pendant les prochaines
secondes, tu peux observer les sons
ou les silences par toi-même.

LES SONS

Prends trois grandes respirations, puis
observe ton état intérieur comme si
tu regardais par une fenêtre. Quelle
météo fait-il en ce moment dans ton
corps, dans ton cœur, dans ton esprit?
Est-ce nuageux, ensoleillé, orageux,
humide, sec, doux, frais? Est-ce qu’il y
a du vent ou pas? Quelle est la
température? Comment est l’air?
Regarde ta météo, sans vouloir la
changer, tout en continuant à respirer
doucement. Tu peux te regarder par
ta fenêtre intérieure quand tu le veux
pour constater quelle météo il y a en
dedans de toi.

LA MÉTÉO INTÉRIEURE

DÉCOUVERTE 21



Prends trois grandes respirations, puis, lentement, commence à tourner ta tête
d’un côté, jusqu’au bout, sans forcer. Puis, ramène ta tête au centre. Toujours en
respirant, tourne ta tête de l’autre côté sans forcer, doucement. Reviens au
centre. Maintenant, encore en portant une attention à ta respiration, lentement,
soulève tes deux mains jusqu’au-dessus de ta tête. Tout aussi lentement, laisse
tes deux mains redescendre. Maintenant que tu as bougé lentement comme ça,
tu peux remarquer ce qui se passe dans ton corps, dans ta tête, ton cou, tes bras,
tes épaules, etc.

LES MOUVEMENTS AU RALENTI

Prends le temps de constater comment tu t’es senti.e pendant la pratique. Il n’y
a pas de bonne ou de mauvaise réponse, simplement comment tu t’es senti.e.
Maintenant, quand tu sens que tout ton corps est prêt, tu peux bouger
lentement. (Possibilité de prendre une dernière respiration plus lente, puis
d’ouvrir les yeux si on les avait fermés et de revenir avec le groupe.) Tu peux
refaire cette pratique en solo quand tu veux et autant de fois que tu le désires.

Retour
TROISÈME ÉTAPE

22 DIALOGUES



1. Titre et durée de l’atelier

Le guide Dialogues – Découverte offre des repères pour animer un dialogue
philosophique à travers différents ateliers. Il propose une formule simple et récurrente
pour faciliter son utilisation et pour s’adapter à différents contextes. Chaque atelier
aborde un thème spécialement ciblé en fonction du groupe d’âge et des intentions du
programme. Les ateliers du guide sont donc présentés selon une séquence en quatre
phases, reprise pour chacun des thèmes : la phase d’accueil, la phase d’activation, la
phase d’exploration et la phase d’intégration. Cette division des ateliers en différentes
phases favorise la variété dans les activités proposées ainsi que l’appropriation
progressive des habiletés nécessaires au dialogue philosophique. Il s’agit en ce sens
d’activités clés en main, mais qui peuvent être ajustées ou modifiées en fonction de
l’expérience de la personne responsable de l’animation ainsi que des centres d’intérêt et
des caractéristiques des jeunes. Dans chacune des fiches d’atelier, on trouve le titre et la
durée, les intentions pédagogiques, les descriptions des quatre phases ainsi que des
outils de questionnement. Les indications quant au thème, à la durée suggérée et au
matériel nécessaire sont mentionnées pour chaque phase. 

Voici un aperçu du contenu d’une fiche :

Le fonctionnement des ateliers 

2. Intentions pédagogiques
Proposer trois cibles
d’apprentissage :  

Un thème
Une habileté cognitive
Une habileté sociale ou
affective

N. B. : Il est important de
présenter et d’expliquer les
habiletés travaillées dans
l’atelier aux jeunes pour
favoriser leur développement
et leur prise de conscience. Se
référer au schéma Les
habiletés de pensée (p. 16-17). 

3. Phase d’accueil
Permettre à chaque
jeune de s’exprimer
et d’entrer en
relation
Prendre le temps
de se poser (faire
une pratique de
l’attention)
Établir un climat de
confiance et de
sécurité (établir les
règles ou les
réexpliquer)

4. Phase d’activation
Susciter l’intérêt et la motivation des jeunes
Donner un contexte initial
Favoriser l’appropriation de bases communes pour dialoguer et réfléchir

DÉCOUVERTE 23



6. Phase d’intégration
Assurer un retour sur le
processus de dialogue et de
recherche ainsi que sur les
habiletés ciblées
Permettre à chaque jeune de
formuler son idée personnelle
sur le thème abordé

5. Phase d’exploration
Approfondir la
réflexion
thématique
Explorer différentes
pistes pour le
dialogue et la
réflexion
Mobiliser plus
spécifiquement les
habiletés ciblées

7. Carte de
questionnement et réseau
de questions

Proposer des questions
d’animation
supplémentaires
Diversifier et soutenir le
questionnement
Proposer différentes
pistes de dialogue et de
réflexion 

24 DIALOGUES



DÉCOUVERTE 25

Même si le guide présente des ateliers clés en main, il n’est pas obligatoire de
suivre la démarche à la lettre. La personne responsable de l’animation peut
ajouter, enlever ou modifier des étapes et des questions en fonction de ses
centres d’intérêt, de son aisance, des particularités des jeunes et du groupe ou
du temps à sa disposition. Par exemple, elle peut faire ou non la pratique de
l’attention dans la phase d’accueil, inviter les jeunes à formuler des questions
dans la phase d’activation, faire réfléchir et discuter en petits groupes dans la
phase d’exploration ou proposer une création collective dans la phase
d’intégration.

De même, les ateliers peuvent être
réalisés dans l’ordre ou le désordre de
présentation du guide en fonction des
choix de la personne responsable de
l’animation et des jeunes, du contexte
de réalisation ou encore pour s’accorder
à l’actualité. En fait, le guide doit
soutenir des animations qui permettent
de mettre les jeunes et leurs idées en
relation et de mettre au défi de penser.
C’est entre autres pour cette raison qu’à
la suite de chaque atelier, des outils de
questionnement sont proposés pour
enrichir le dialogue et la réflexion. 

Il peut être intéressant de présenter aux jeunes de façon verbale et imagée les
différents moments de l’atelier, et ce, pour favoriser leur participation (entre
autres pour réduire le stress ou stimuler l’attention des jeunes ayant des
particularités psychologiques ou cognitives). Il est aussi suggéré d’avoir le
matériel suivant (s’il n’est pas accessible dans le local où se déroulent les ateliers)
pour faciliter l’animation et ajouter du dynamisme aux échanges : petit tableau
blanc, crayons effaçables à sec, feuilles, crayons et post-it. 





Les ateliers
DEUXIÈME SECTION



Le monde
des
émotions

Phase d’activation
Demander à chaque jeune de prendre un objet dans le sac,
puis de l’associer à une émotion connue.

Animer un premier tour de parole.
À quelle émotion te fait penser cet objet et pourquoi?
Est-ce que tout le monde connaît cette émotion? 
Comment exprime-t-on cette émotion par le visage? Fais
un mime.

Animer une tempête d’idées en utilisant un tableau.
Est-ce qu’il y a d’autres émotions que tu connais?
Comment on peut les exprimer avec notre visage?
Est-ce que quelqu’un peut inventer une nouvelle
émotion?

Jeu du piger-mimer

10 minutes

Sac à objets, tableau
blanc et feutres

Inviter les jeunes à répondre tour à tour à la question
suivante :

Si tu étais un animal, lequel serais-tu aujourd’hui?
Pourquoi?

Pratique de l’attention suggérée : les grimaces

Phase d’accueil

Si j’étais un animal

10 minutes

Réfléchir sur les émotions

45-60 minutes

Donner des raisons

Affirmer ses idées

En accord, en
désaccord, change de
place!

20 minutes

Phase d’exploration
En fonction de l’intérêt des jeunes ou de la personne
responsable de l’animation, choisir parmi les deux
exercices proposés.

Séparer l’espace en deux : En accord, en désaccord. 

À quoi ressemblerait un monde sans émotions?
Demander aux jeunes de se déplacer dans l’espace en
fonction de leur réponse (en accord, en désaccord) aux
énoncés suivants et de justifier leur choix.

28 DIALOGUES



Pratique de l'attention

T’en penses quoi?

10 minutes

Matériel créatif,
papier, crayons et
feutres

S’il n’y avait plus d’émotions, est-ce que… l’amitié existerait
encore? Pourquoi?

… la guerre?
… les choix?
… la beauté?
… l’injustice?
… les mensonges?
… l’école?
… les pensées?
etc.

Pourquoi a-t-on des émotions?
Demander aux jeunes de se déplacer dans l’espace en
fonction de leur réponse (en accord, en désaccord) aux
énoncés suivants et de justifier leur choix.

Si on a des émotions, c’est pour…
… notre survie.
… que la vie soit le fun.
… que la vie soit facile.
… nous aider à comprendre des choses.
… nous empêcher de comprendre des choses.

Si on a des émotions, c’est parce qu’on…
… a choisi d’en avoir.
… est fait.e comme ça, on n’y peut rien.
… est parfait.e.
… est vivant.e.
etc.

En accord, en
désaccord, change de
place!

20 minutes

Faire un retour en groupe sur les habiletés de l’atelier. 
Avons-nous affirmé nos idées? Avez-vous des exemples
de ça? 
Avons-nous donné des raisons pour appuyer nos idées?
Avez-vous des exemples de ça? 
Est-ce que cela nous a permis de réfléchir ensemble?
Pourquoi?

Proposer aux jeunes de dessiner ou d’écrire pour
compléter la phrase suivante : 

À quoi ressemblerait un monde sans émotions?

Inviter ensuite les jeunes à présenter aux autres leur
dessin ou leur rédaction.

Phase d’exploration

Phase d'intégration

DÉCOUVERTE 29



 
Questions générales d’animation 

Quelqu’un voudrait ajouter quelque chose
au sujet des émotions?
Nos émotions servent-elles à quelque
chose?
Y a-t-il un lien entre nos idées et nos
émotions? 
Sur quoi te bases-tu pour dire que les
émotions sont importantes?
Pourquoi pensez-vous que nous avons des
émotions?

 
Questions de compréhension

Qu’est-ce qu’une émotion?
Comment définirais-tu la joie? la peur? la
tristesse? etc.
Y a-t-il une différence/une ressemblance
entre les émotions et les sentiments?
Laquelle?
Une pensée et une émotion, est-ce la même
chose? Comment fais-tu la différence entre
les deux?
Ressentir et exprimer une émotion, est-ce la
même chose?

 
Questions de justification

Qu’est-ce qui fait qu’une émotion est
positive? négative?
Y a-t-il des situations qui montrent que
nos émotions peuvent être utiles?
inutiles?
Pourquoi est-ce parfois si difficile de vivre
ses émotions? Et d’autres fois, si facile?
Y a-t-il de bonnes ou de mauvaises
raisons de cacher nos émotions?
Qu’est-ce qui peut expliquer que
certaines personnes n’expriment pas
leurs émotions?

 
Questions métacognitives

Et si nous pouvions choisir nos émotions,
comment serait la vie?
Comment ça serait, de toujours vivre la
même émotion?
Comment avons-nous fait pour arriver à dire
que les émotions sont importantes?
Y a-t-il quelque chose que nous n’avons pas
encore dit au sujet de nos émotions?
Est-ce toujours vrai que c’est mieux
d’écouter ses émotions? De reconnaître les
émotions des autres? Avez-vous des contre-
exemples?

 
Questions philosophiques

Y a-t-il des émotions qui sont plus belles ou
plus laides? 
Est-ce que nos émotions peuvent être plus
justes ou plus injustes? 
Y a-t-il des émotions qui sont plus vraies ou
plus fausses?
Est-ce que toutes les émotions sont
nécessaires? 
Comment est-ce possible de vraiment
savoir comment on se sent?

Carte de questionnement : Le monde des émotions

 
Questions sur les habiletés de pensée

Qu’est-ce qui cause nos émotions? (cause)  
Une autre émotion? une pensée? autre
chose?
Si je me montre ma tristesse, ma surprise,
mon dégoût, ma colère, ma peur devant les
autres, quelles sont les conséquences?
(conséquence)
Si les émotions avaient une couleur, quelle
serait la couleur de la joie, de la tristesse, de la
colère, etc.? (métaphore)
Est-ce que la joie, c’est toujours une bonne
émotion? (présupposé)
Est-ce toujours vrai que les émotions sont
envahissantes? (présupposé)

30 DIALOGUES



Le monde des
émotions

Réseau

de questions Ajoutez autant de 
« Pourquoi? » que

vous voulez!

Peut-on vivre plusieurs
émotions en même

temps?
Est-ce que tout le
monde ressent la

même émotion dans
une même situation?

Est-ce qu’il faut
exprimer nos émotions?

Comment?

Y a-t-il des émotions
qu’il faut cacher?

Est-ce qu’il faut
contrôler ses émotions?

Si oui, quand? Si non,
pourquoi?

Pourquoi certaines
émotions reviennent

souvent?

Y a-t-il des situations
appropriées pour

exprimer de la joie, de
la tristesse, de la

colère, etc.?

Est-ce que toutes les
émotions sont

appropriées en tout
temps?

Faut-il attendre
que l’émotion

passe avant d’agir?

Comment savoir si nos
émotions sont
appropriées?

Qu’est-ce que « bien
vivre » ou « ne pas bien
vivre » ses émotions?

Peut-on bien vivre nos
émotions?

Qu’est-ce qu’une
émotion?

Y a-t-il une
différence/ressemblance

entre émotion et
sentiment?

Y a-t-il un lien entre
l’humeur et les

émotions?

Est-ce qu’on
peut changer
une émotion?

Est-ce que les
pensées et les

émotions
s’opposent?

Y a-t-il des
émotions qui
peuvent nous

aider?

Que faire des
émotions plus

difficiles?

Y a-t-il des émotions
plus difficiles? Si oui,

lesquelles?

DÉCOUVERTE 31



Avoir des
rêves

Phase d’activation Lire l’histoire Les rêves de Mia, puis poser des questions
générales d’animation, en plénière.

Qu’est-ce que vous avez compris de l’histoire de Mia?
Avez-vous trouvé quelque chose de bizarre, de spécial, de
surprenant?
Faites-vous des rêves?
Est-ce que ça vous arrive d’oublier vos rêves?

Les rêves de Mia

10 minutes

Inviter les jeunes à répondre tour à tour à la question
suivante :

Quel est ton repas ou ton aliment préféré? Pourquoi?

Pratique de l’attention suggérée : le souffle

Phase d’accueil

Mon aliment préféré

5 minutes

Réfléchir au fait d’avoir des
rêves en dormant

45-60 minutes

Comparer

Écouter

Rêve ou réalité?

20 minutes

Phase d’exploration En fonction de l’intérêt des jeunes ou de la personne
responsable de l’animation, choisir parmi les deux exercices
proposés.

Rêve ou réalité?
Inviter les jeunes à…
… lever les deux mains si dans la réalité, c’est possible.
… lever une main si dans un rêve, c’est possible.
… ne pas lever de main si c’est complètement impossible. 

S’observer comme si on était une autre personne
Faire quelque chose qu’on n’était pas capable de faire
Changer soudainement d’endroit
Devenir qui l’on veut
Décider comment on se sent
Imaginer ce qu’on veut
Se sentir libre

32 DIALOGUES



Pratique de l'attention

T’en penses quoi?

15 minutes

Magazines et images
pour découper,
matériel créatif, papier,
crayons et feutres

Est-ce que les rêves servent à quelque chose?
Inviter les jeunes à lever la main si, dans leur tête, la
réponse est oui ou à la garder baissée si la réponse est
non.

Est-ce que les rêves servent à… et est-ce utile? 
… voir nos émotions? 
… apprendre des choses?
… oublier des choses?
… comprendre nos ami.e.s?
… vivre des expériences qu’on ne peut pas vivre dans
la vraie vie?
… vivre des expériences qu’on pourrait vivre dans la
vraie vie?
… moins s’ennuyer pendant qu’on dort?

Rêve ou réalité?

20 minutes

Faire un retour en groupe sur les habiletés de l’atelier. 
Avons-nous fait des comparaisons? Quand?
Est-ce qu’on a écouté tout le monde? 
Est-ce que cela nous a permis de réfléchir
ensemble? Pourquoi?

Proposer aux jeunes de faire un collage qui
représente un rêve.

Inviter ensuite les jeunes à présenter aux autres leur
collage.

Phase d’exploration

Phase d’intégration

DÉCOUVERTE 33



Salut! Moi, c’est Mia. (En chuchotant) Il est très tard ici. C’est la nuit. Je
ne sais pas il est quelle heure, car il fait noir. Je viens de faire un rêve.
Est-ce que vous pouvez vous souvenir de vos rêves, vous?

Dans mon rêve, j’étais dans l’eau. Et un énorme requin blanc est venu
me trouver. Il ne voulait pas me manger. J’ai tout de suite trouvé que
c’était bizarre. Vraiment, les rêves, ça peut être très différent de la
réalité.

Le requin m’a permis de monter sur son dos et il m’a portée pendant
longtemps. C’était calme. Ça m’a fait penser à certains moments où,
dans la vraie vie, je me sens calme.

Puis, tout à coup, je n’étais plus dans l’eau. J’étais à l’intérieur d’une
grande salle, comme une salle de spectacle. J’étais même sur la scène.
J’étais costumée et maquillée. Je jouais dans une comédie musicale.
J’ai été très surprise et je me suis demandé : comment ça se fait que je
suis capable de danser et de chanter dans mon rêve? Dans la vraie vie,
je ne suis pas très bonne dans ça.

Déclencheur : Les rêves de Mia

34 DIALOGUES



Je me suis posé cette question-là dans mon rêve. C’est comme si
j’étais la personne sur la scène et qu’en même temps, je pouvais me
regarder danser et chanter, de loin.

Maintenant, je suis bien réveillée. Et je me demande… à quoi ils
servent, nos rêves? Est-ce que vos rêves vous ont déjà servi à quelque
chose, vous? À l’école, Christophe m’a dit qu’il ne rêvait jamais. Vous
pensez que ça se peut? Peut-être qu’il rêve, mais qu’il ne s’en
souvient pas. Comment le savoir?

Mon amie Zoé affirme que rêver, ça sert à voir nos émotions. Je
trouve ça étrange… C’est comme si ça voulait dire qu’on n’est pas
toujours capable de voir nos émotions à l’état d’éveil. Il me semble
que ce n’est pas logique.

J’ai hâte de rêver encore au grand requin blanc. Je me demande dans
quelle nouvelle aventure il va m’inviter!

Déclencheur : Les rêves de Mia (suite)

DÉCOUVERTE 35



36 DIALOGUES

Carte de questionnement : Avoir des rêves

 
Questions philosophiques

 
Questions métacognitives

 
Questions générales d’animation

Pourquoi on rêve?
Est-ce qu’on pourrait dire que rêver, ça
ne sert à rien?
Y a-t-il un lien entre les rêves et la
réalité?
Y a-t-il un lien entre les rêves et les
émotions?
Quelqu’un aimerait ajouter quelque
chose sur les rêves?

 
Questions de compréhension

Qu’est-ce qu’un rêve? un cauchemar?
Y a-t-il différentes sortes de rêve?
Comment peut-on se souvenir de nos
rêves?
Les rêves ont-ils une influence sur la
réalité?
Comment peut-on faire la différence
entre le rêve et la réalité?

 
Questions de justification

Y a-t-il de meilleurs rêves que d’autres?
Avez-vous des exemples? des contre-
exemples?
Qu’est-ce qui nous dit que c’est mieux
d’avoir des rêves que de ne pas en avoir?
Pourquoi peut-on penser que les rêves
sont utiles?
Y a-t-il des conséquences à se souvenir de
nos rêves? à ne pas s’en souvenir?
Qu’est-ce qui pourrait nous amener à
croire que certains rêves sont
nécessairement bons ou mauvais?

 
Questions sur les habiletés de pensée

Qu’est-ce qui peut nous permettre de
distinguer un rêve d’un souvenir?
Qu’est-ce qui cause nos rêves? Avez-
vous des exemples?
Pour quelle raison un rêve est-il
agréable? désagréable?
Si tout le monde a des rêves, est-ce
que je dois nécessairement en avoir
moi aussi? (argument de popularité)

Y a-t-il des rêves qui sont beaux? laids?
Est-ce que nos rêves peuvent être
bons? mauvais?
Est-ce que les rêves peuvent mentir ou
dire la vérité?
Est-ce nécessaire de porter attention à
ses rêves? d’oublier ses rêves?
Comment fait-on pour savoir que nous
ne sommes pas en train de rêver?

Si tu pouvais choisir ton prochain rêve,
qu’est-ce que ça serait?
Si les rêves n’existaient pas, est-ce que ça
changerait quelque chose? Si oui, quoi? 
Y a-t-il des situations dans lesquelles
c’est mieux de rêver? de ne pas rêver?
Y a-t-il quelque chose que nous n’avons
pas encore dit sur le fait de rêver?
Comment avons-nous fait pour arriver à
dire que les rêves sont importants/pas
importants?



Avoir des rêves

Réseau

de questions Ajoutez autant de 
« Pourquoi? » que

vous voulez!

Est-ce que tous nos
rêves ont un sens?

Qu’est-ce que ça
veut dire, avoir un

sens?

Pourquoi certains rêves
ressemblent-ils à la

réalité?

Comment peut-on se
rendre compte qu’on

est en train de faire un
rêve?

Comment faire pour
comprendre le sens 

d’un rêve, s’il y en a un?

Les rêves peuvent-ils
nous aider à penser?

Qu’est-ce qu’un
bon/mauvais rêve?

Pourquoi fait-on
des cauchemars?

Les rêves peuvent-ils
nous empêcher de

penser?

Est-ce qu’on peut
régler des problèmes

dans nos rêves?

Quoi faire des
rêves difficiles?

Est-ce possible de
rêver de quelque
chose qu’on n’a

jamais vu?

Les émotions que l’on
vit en rêve sont-elles

réelles?

Y a-t-il des rêves
qui n’ont aucun

sens?

DÉCOUVERTE 37



Les besoins :
L’île déserte

Phase d’activation Disposer quatre cerceaux au sol et animer une mise en
contexte.

Tu pars en voyage en solo sur une île déserte.
Qu’est-ce que tu voudrais apporter avec toi?

Demander aux jeunes d’aller chercher leurs objets (ou
post-it*) et de les placer dans les cerceaux en fonction
des catégories suivantes : 

quelque chose pour survivre (rester en vie);
quelque chose dont tu auras besoin;
quelque chose que tu aimes tellement que tu ne
peux pas t’en passer pour vivre;
quelque chose d’inutile sur une île déserte.

* Si les jeunes ont accès à des objets, faire un « cherche
et trouve ». Sinon, leur demander de dessiner chaque
objet sur un post-it. 

Fais tes bagages!

10-15 minutes

Post-it et cerceaux

Inviter les jeunes à répondre tour à tour à la question
suivante :

Quel endroit aimerais-tu visiter? 

Pratique de l’attention suggérée : le bolide

Phase d’accueil

En voyage!

5 minutes

Réfléchir à ses besoins

50-55 minutes

Classifier

Respecter les autres et leur point de vue

38 DIALOGUES



Pratique de l'attention

T’en penses quoi?

10 minutes

Matériel créatif, papier,
crayons et feutres

Animer un micro-dialogue sur chacune des catégories.
Inviter les jeunes à changer leurs objets de place s’il y a
lieu. 

Les objets pour survivre (rester en vie)
Que veut dire rester en vie?
Pourquoi cet objet permet de rester en vie?
Est-ce que tout le monde pense avoir besoin de cet
objet pour rester en vie?

Les objets dont on a besoin
Qu’est-ce qu’un besoin?
À quel besoin cet objet répond?
Est-ce que vous êtes d’accord pour dire que c’est un
besoin?
Y aurait-il d’autres besoins?

Les objets qu’on aime
Que veut dire aimer un objet? Pourquoi on aime des
objets?
Que se passerait-il si tu ne l’avais pas?
Pensez-vous que c’est important d’avoir des objets
qu’on aime?

Les objets inutiles
Est-ce que quelque chose qui ne sert à rien est
inutile?
Que veut dire inutile?
Pourquoi cet objet est-il inutile sur une île déserte?

On passe à la douane,
inspection des bagages!

25 minutes

Faire un retour en groupe sur les habiletés de l’atelier. 
Est-ce qu’on a fait preuve de respect les uns envers les
autres même si on avait des points de vue différents?
Est-ce qu’on a réussi à classifier des objets selon
différents besoins? 
Est-ce que cela nous a permis de réfléchir ensemble?
Pourquoi?

Proposer aux jeunes de dessiner ou d’écrire
individuellement au sujet de la question suivante :

Quels objets voudrais-tu finalement apporter avec toi
sur l’île déserte?

Inviter ensuite les jeunes à présenter aux autres leur
dessin ou leur rédaction.

Phase d’exploration

Phase d’intégration

DÉCOUVERTE 39



Carte de questionnement : Les besoins

40 DIALOGUES

 
Questions de justification

 
Questions sur les habiletés de pensée

 
Questions philosophiques

 
Questions métacognitives

 
Questions générales d’animation

À quoi pensez-vous quand on dit le mot   
« besoin »?
Quelqu’un voudrait donner une autre
idée?
Y a-t-il un lien entre les besoins et les
désirs, les émotions, les sentiments, le
bonheur, etc.?
Sur quoi te bases-tu pour dire que les
besoins…?

 
Questions de compréhension

Qu’est-ce qu’un besoin?
Y a-t-il différentes sortes de besoins?
Lesquels?
Y a-t-il des besoins plus importants que
d’autres?
Avoir besoin de quelque chose et
vouloir quelque chose, est-ce que c’est
la même chose?
De quoi a-t-on besoin pour être
heureux.se?

Est-ce que tout le monde a les mêmes
besoins? Pourquoi?
Est-ce possible de (toujours, parfois, jamais)
avoir besoin de quelque chose/de
quelqu’un? Avez-vous des exemples? des
contre-exemples?
Est-ce que tous les besoins/désirs peuvent
ou doivent être comblés? Pourquoi?
Peut-il y avoir des conséquences à la façon
dont on répond aux besoins? Lesquelles?
Y a-t-il des situations où ce qui est désiré
n’est pas un besoin?

On dit souvent qu’au fond, on n’a pas besoin
de grand-chose. Est-ce vrai parce que
beaucoup de gens le disent? (appel à la
popularité)
Y a-t-il des besoins qui sont plus importants
que d’autres pour notre santé, notre
bonheur, notre personnalité, etc.? (établir
des relations parties-tout)
Est-ce normal d’être en colère quand mes
besoins ne sont pas comblés? (reconnaître
la place des émotions)

À quoi ressemblerait le monde si tout le
monde avait besoin de tout? À quoi
ressemblerait le monde si personne
n’avait besoin de rien?
Y a-t-il des choses en lien avec les besoins
dont il faudrait parler davantage?
Avoir des besoins, est-ce toujours une
bonne chose? une mauvaise chose?
Comment avons-nous fait pour arriver à
dire qu’il y a des bons/vrais et des
mauvais/faux besoins?

Y a-t-il des besoins qui sont beaux et
d’autres qui sont laids?
Y a-t-il des besoins qui sont justes?
injustes?
Doit-on accepter que certains besoins ne
soient pas comblés? Pour soi? Pour les
autres?
Avons-nous un nombre infini de besoins?
Est-ce que tous les besoins sont
nécessaires?
Y a-t-il des grands et des petits besoins?
Faut-il faire des distinctions entre
différentes sortes de besoin? (distinction)



Les besoins

Réseau

de questions Ajoutez autant de 
« Pourquoi? » que

vous voulez!

Comment prioriser les
besoins?

Avons-nous tous
les mêmes besoins

prioritaires?

C’est quoi, un besoin
essentiel?

Qu’arrive-t-il quand
nos besoins ne sont

pas comblés?

Est-ce qu’il y a des
besoins qui sont plus

importants que
d’autres? Lesquels?

Est-ce important de
nommer nos besoins?

Pourquoi a-t-on des
besoins?

Est-ce qu’on peut
choisir nos besoins?

Les besoins servent-ils
à quelque chose? Si

oui, à quoi?

Comment peut-on
exprimer nos besoins?
Quand? Pourquoi? À

qui?

Doit-on appeler
autrement un besoin qui

n’est pas essentiel? 
Si oui, comment?

Y a-t-il des besoins qui
ne sont pas essentiels?

Est-ce que ce sont
encore des besoins?

Lorsqu’un besoin n’est pas
comblé, les conséquences nous

permettent-elles toujours de
distinguer les besoins essentiels

des autres?

Comment peut-on
connaître ses

propres besoins?
Ceux des autres?

Y a-t-il différentes
façons de répondre à

un même besoin?

DÉCOUVERTE 41



Phase d’activation

Inviter les jeunes à croiser les bras. Prendre une pause,
puis leur demander de croiser à l’inverse. Les inviter à
répondre tour à tour aux questions suivantes :

Est-ce que vous sentez quelque chose de différent, de
pas pareil?
Est-ce qu’un côté est plus confortable, agréable,
désagréable?

Pratique de l’attention suggérée : le pouvoir du toucher

Phase d’accueil

Placer les photos au centre du cercle. 

Inviter les jeunes à choisir une photo qui leur plaît.
Parmi les photos, est-ce qu’il y en a une qui retient ton
attention? Une que tu aimes plus que les autres? Tu peux
la prendre avec toi pour la durée de l’atelier.

En équipe de deux, discuter de la question suivante :
Pourquoi as-tu choisi cette photo?

De retour en grand groupe, demander à chaque jeune de
reformuler les propos de son coéquipier ou de sa
coéquipière en respectant sa réponse. Prendre des notes
sur un tableau.

En équipe de deux, discuter des questions suivantes :
Sur ta photo, y a-t-il des choses qui sont différentes?
Lesquelles?
Y a-t-il des choses qui sont semblables? Lesquelles?

De retour en grand groupe, demander à chaque jeune de
reformuler les propos de son coéquipier ou de sa
coéquipière en respectant sa réponse. Prendre des notes
sur un tableau.

Photos, photos

15-20 minutes

Photos à imprimer (en
plusieurs exemplaires),
tableau portable et
feutres

On se croise les bras!

5 minutes

Réfléchir aux différencesLa différence
50-55 minutes Reformuler

Respecter les autres et leur point de
vue

42 DIALOGUES

https://drive.google.com/drive/folders/1beg-uafqZAbwUJ4w17azISrergmpoXel?usp=sharing


Pratique de l'attention

En fonction de l’intérêt des jeunes, choisir parmi les deux
exercices proposés.

Les différences et les ressemblances
Demander aux jeunes de lever leur photo dans les airs si,
dans leur tête, la réponse est oui (ou non).

Leur demander d’expliquer leur réponse, en donnant une
raison, un exemple, etc.

Si un.e jeune a la même opinion qu’une autre personne,
l’inviter à l’exprimer d’une manière différente.

Est-ce que les différences, ça peut être beau? laid?
Est-ce que les ressemblances, ça peut être beau? laid?
Est-ce possible d’avoir peur des personnes ou des choses
différentes?
Est-ce possible d’avoir peur des personnes ou des choses
qui nous ressemblent?
Que se passerait-il si toutes les personnes étaient
différentes?
Que se passerait-il si toutes les personnes étaient pareilles?
La différence est-elle toujours une bonne chose?
La ressemblance est-elle toujours une bonne chose?
Est-ce possible d’être en même temps semblable et
différent.e?

Qu’est-ce que ça veut dire, se sentir différent.e des autres?
Demander aux jeunes de lever leur photo dans les airs si,
dans leur tête, la réponse est oui (ou non).

Leur demander d’expliquer leur réponse, en donnant une
raison, un exemple, etc.

Si un.e jeune a la même opinion qu’une autre personne,
l’inviter à l’exprimer d’une manière différente.

Avez-vous des exemples de moments où vous vous êtes
senti.e.s exactement comme les autres? Qu’est-ce que ça
veut dire, être semblable aux autres?

Avez-vous des exemples de moments où vous vous êtes
senti.e.s différent.e.s des autres? Qu’est-ce que ça veut
dire, être différent.e des autres?

Avez-vous des exemples de moments où vous vous êtes
senti.e.s un peu différent.e.s des autres et en même temps
semblables aux autres?
Qu’est-ce qui fait que l’on se sent semblable aux autres?

Qu’est-ce qui fait que l’on peut se sentir différent.e des
autres?

Pareil, pas pareil

20 minutes

Phase d’exploration

DÉCOUVERTE 43



T’en penses quoi?

10 minutes

Matériel créatif, papier,
crayons et feutres

Faire un retour en groupe sur les habiletés de l’atelier. 
Est-ce qu’on a fait preuve de respect les uns envers les
autres même si on avait des points de vue différents?
Avez-vous des exemples de ça? 
Avons-nous reformulé ce que les autres ont dit? Avez-
vous des exemples de ça? 
Est-ce que cela nous a permis de réfléchir ensemble?
Pourquoi?

Proposer aux jeunes de dessiner ou d’écrire
individuellement au sujet de la question suivante :

En quoi es-tu semblable aux autres ou différent.e des
autres personnes?

Inviter ensuite les jeunes à présenter aux autres leur
dessin ou leur rédaction.

Phase d’intégration

Pareil, pas pareil

20 minutes

Phase d’exploration
Qu’est-ce qui fait que l’on peut se sentir différent.e des
autres et semblable aux autres en même temps?
Est-ce qu’on peut se sentir bien quand on se sent
semblable aux autres? 

Est-ce qu’on peut se sentir mal quand on se sent
semblable aux autres?

Est-ce qu’on peut se sentir bien quand on se sent
différent.e des autres?

Est-ce qu’on peut se sentir mal quand on se sent
différent.e des autres?

Est-ce qu’on peut se sentir bien quand on se sent à la
fois semblable aux autres et différent.e des autres?

Est-ce qu’on peut se sentir mal quand on se sent à
la fois semblable aux autres et différent.e des
autres?

44 DIALOGUES



La différence

Photos de Pexels

DÉCOUVERTE 45



Carte de questionnement : La différence

46 DIALOGUES

 
Questions de justification

 
Questions sur les habiletés de pensée

 
Questions philosophiques

 
Questions métacognitives

 
Questions générales d’animation 

Sommes-nous tous.tes différent.e.s?
Pourquoi? 
Si on se ressemble, est-ce que ça
veut dire qu’on est pareil.le?
Pourquoi?
Que pensez-vous du proverbe Qui se
ressemble s’assemble?

 
Questions de compréhension

Qu’est-ce que ça veut dire, être
différent.e/semblable?
Être semblable, est-ce que c’est la même
chose qu’être pareil.le? 
Est-ce que je suis la même personne que
quand j’avais 4 ans ou est-ce que je suis une
personne différente? 
Est-ce que nous préférons ce qui est
semblable ou différent? 
Est-ce possible d’être semblable et
différent.e en même temps?

Est-ce que parfois, c’est mieux d’être
différent.e des autres/semblable aux
autres?
Est-ce possible de ne rien avoir en
commun avec personne? Est-ce possible
d’être exactement semblable à
quelqu’un? 
Y a-t-il des conséquences à être
semblable/différent.e?
Si tu changes d’idée, est-ce que tu restes
la même personne?

Ma prof dit que les goûts, ça ne se discute
pas. Est-ce vrai puisque c’est ma prof qui
le dit?
Est-ce que ce sont mes goûts qui me
rendent différent.e? Ou est-ce mes
différences qui font que j’ai mes goûts?
Est-ce qu’on présuppose que c’est une
bonne/mauvaise chose de connaître ses
préférences?
Est-ce que mes goûts font partie de moi?
Ou est-ce moi qui fais partie de mes
goûts?
Faut-il distinguer goûts et personnalité?
goûts et préférences?

Est-ce possible d’aimer quelque chose
qui n’est pas beau? qui n’est pas
bien/bon?
Est-ce nécessaire de connaître nos
préférences?
Comment fait-on pour savoir qu’on ne se
trompe pas sur ses propres goûts?
Est-ce suffisant de nommer ses goûts
pour se justifier? Pourquoi?
Est-ce suffisant de nommer ses
différences pour se justifier? Pourquoi?

Qu’arriverait-il si tout le monde avait les
mêmes goûts? si tout le monde était pareil?
Est-ce que c’est toujours vrai que nos
différences font de nous qui l’on est, qu’elles
nous rendent uniques?
Y a-t-il autre chose que nous n’avons pas dit
au sujet de nos préférences? de nos
différences?
Est-ce possible d’imaginer qu’au fond, tout le
monde est différent et semblable en même
temps?
Comment avons-nous fait pour arriver à dire
que les différences sont une bonne chose?



Suis-je différent.e
des autres ou
semblable? 

Réseau

de questions Ajoutez autant de 
« Pourquoi? » que

vous voulez!

Qu’est-ce que ça veut
dire, être semblable? 

Est-ce que mes
ressemblances ou mes

différences peuvent influencer
mes relations avec les autres?

Pourquoi? 

Est-ce bien d’agir
différemment en

fonction des différences
et des ressemblances?

Pourquoi? 

Est-ce que l’inverse
est aussi possible? 

Est-ce qu’on agit avec les gens
qui nous ressemblent de la

même façon qu’avec des gens
qui sont différents? Pourquoi? 

Qu’est-ce qui fait que je suis
semblable? Mon corps, mes

émotions, mes idées, mes
goûts? Est-ce que ça peut

être autre chose? Est-ce qu’être
semblable fait qu’on

n’est pas
intéressant.e?  

Est-ce qu’être différent.e,
c’est la même chose

qu’être unique?
Pourquoi? 

Qu’est-ce que ça veut
dire, être différent.e?

Peut-on être semblable
et différent.e en même

temps? 

Y a-t-il des avantages et
des inconvénients à être
différent.e des autres? 

Y a-t-il des avantages
et des inconvénients
à être semblable aux

autres? 

Pourquoi voudrait-
on être différent.e

des autres?

Qu’est-ce qui fait que je suis
différent.e? Mon corps, mes
émotions, mes idées, mes
goûts? Est-ce que ça peut

être autre chose? 
Pourquoi voudrait-
on être semblable

aux autres? 

DÉCOUVERTE 47



La colère

Phase d’activation Lire l’histoire Mia et les couleurs de la colère
en favorisant les interactions au fil de la
lecture.

Après la lecture, demander aux jeunes ce qui
a retenu leur attention dans l’histoire. 

Y a-t-il quelque chose dans l’histoire de
bizarre, de spécial, de surprenant? 
Est-ce que l’histoire t’a fait penser à quelque
chose?
Est-ce qu’il y a quelque chose que tu as aimé
ou pas aimé?

Inviter les jeunes à choisir un carton de
couleur.

Si la colère était une couleur, quelle serait-
elle?

Mia et les couleurs de la
colère

10 minutes

Cartons de différentes
couleurs

Inviter les jeunes à répondre tour à tour à la
question suivante :

Qu’est-ce qui te met le plus en colère? 

Pratique de l’attention suggérée : la météo
intérieure

Phase d’accueil

Je suis en colère

5-10 minutes

Réfléchir sur la colère

50-55 minutes
Tenir compte du contexte

Avoir des considérations éthiques

48 DIALOGUES



Pratique de l'attention

En fonction de l’intérêt des jeunes ou de la personne
responsable de l’animation, choisir parmi les trois
exercices proposés.

Inviter les jeunes à…
… montrer leur carton pour indiquer leur accord.
… cacher leur carton pour indiquer leur désaccord.
… expliquer leur point de vue en tenant compte du
contexte.

Offrir la possibilité aux jeunes de changer de couleur
en cours de route.

La colère est-elle une belle émotion?
La colère est une belle émotion quand…

… je l’exprime calmement.
… je l’exprime honnêtement.
… je l’exprime agressivement.
… j’ai une bonne raison d’être fâché.e.
… j’ai une mauvaise raison d’être fâché.e.
… je n’ai pas de raison d’être fâché.e.
… je reste moi-même en me fâchant.
… je change en me fâchant.

Faut-il cacher sa colère?
Il faut cacher sa colère quand…

… on est la seule personne à être fâchée.
… on n’est pas capable de se contrôler.
… on est capable de se contrôler.
… on ressent de l’agressivité.
… on se sent triste.
… on ressent de la joie.
… on ne se sent pas comme d’habitude.
… on n’a pas de bonne raison d’être fâché.e.

Pourquoi a-t-on des réactions différentes quand on est
en colère? 
On réagit selon…

… notre humeur.
… nos goûts.
… notre personnalité.
… qui on est.
… les autres.
… comment on pense qu’on doit réagir.
… notre intuition.
… le contexte.

Montre tes couleurs!

25-30 minutes

Phase d’exploration

DÉCOUVERTE 49



T’en penses quoi?

10 minutes

Matériel créatif, papier,
crayons et feutres

Faire un retour en groupe sur les habiletés de
l’atelier. 

A-t-on pensé à l’éthique?
A-t-on tenu compte du contexte en expliquant
notre pensée?
Est-ce que cela nous a permis de réfléchir
ensemble? Pourquoi?

Proposer aux jeunes de dessiner ou d’écrire
individuellement au sujet de la question suivante :

Quelles couleurs peut-il y avoir dans la colère?
Qu’est-ce qui pourrait susciter une colère qui aurait
ces couleurs? 

Inviter ensuite les jeunes à présenter aux autres leur
dessin ou leur rédaction.

Phase d'intégration
Phase d’intégration

50 DIALOGUES



Salut! C’est moi, Mia. Je dois vous dire quelque chose : je suis très souvent en colère. Je ne
le fais pas exprès. Je me demande si tout le monde est comme moi. Est-ce que vous êtes
en colère plusieurs fois par jour, vous aussi?

Quand je suis fâchée, ça ne paraît pas tout le temps. Parfois, je le cache. Je fais semblant
d’être contente, parce que comme ça, c’est plus facile. 

Ma prof dit que ce n’est pas beau de se mettre en colère. Elle dit que les gens sont laids
quand ils se fâchent. Mais ma prof d’art, elle, dit que toutes les émotions sont belles et
qu’elles font partie de nous. Moi, je ne suis pas certaine de ça. Je n’ai pas envie que la
colère fasse partie de moi. Comprenez-vous ce que je veux dire? 

Je ne suis même pas sûre qu’elle pense vraiment que la colère, c’est une belle émotion,
aussi belle que la joie, par exemple. Comment est-ce que quelqu’un peut vraiment penser
ça?

Peut-être que ce qu’elle veut dire, au fond, c’est qu’il y a des raisons de se mettre en
colère qui sont bonnes. Comme quand je vois un insecte se faire manger par un oiseau.
Je suis très très fâchée pour l’insecte! Est-ce que c’est une bonne raison, d’après vous?

Quand je vois mon ami Théo en colère, je trouve qu’il se fâche vraiment pour rien. L’autre
jour, il criait parce que la visite au musée était reportée. Trouvez-vous que c’est une bonne
raison?

Si je vous nomme chaque chose qui me met en colère, est-ce que vous allez penser que
je me fâche pour rien? Le problème, c’est que quand je cache ma colère et que je fais
semblant d’être contente, je ne suis pas aussi belle que quand je suis contente pour vrai.

Hier, je me suis fâchée parce que Jules a dit que toutes les filles sont moins bonnes en
sport que les gars. J’aurais voulu sortir ma grosse voix pour lui faire peur. À la place, j’ai fait
semblant d’être contente, j’ai souri et j’ai dit : « T’as juste peur que les filles soient
meilleures que toi. »

Ce qui est bizarre, c’est que je ne fais pas toujours la même chose quand je me fâche. Une
fois, j’étais tellement en colère que j’ai pleuré! Je me suis dit : « Tiens, cette colère-là a
sûrement une couleur différente des autres. »

Déclencheur : Mia et les couleurs de la colère

DÉCOUVERTE 51

https://docs.google.com/document/d/1fUXHwYNW8F_QDLcQMN7-Ru8AKGh2XXRyLDteQpO5Uwo/edit?usp=sharing


52 DIALOGUES

 
Questions de justification

 
Questions sur les habiletés de pensée

 
Questions philosophiques

 
Questions métacognitives

Carte de questionnement : La colère

 
Questions générales d’animation

Pourquoi est-ce qu’on se met en
colère?
Pourquoi certaines choses nous
mettent en colère et d’autres pas?
Pourquoi la colère est-elle différente
d’une personne à l’autre?
À quoi ça ressemble, une personne en
colère?
Quelqu’un voudrait ajouter quelque
chose au sujet de la colère?

 
Questions de compréhension

Qu’est-ce que la colère? 
Être en colère et être fâché.e, est-ce que
c’est la même chose?
Est-ce qu’on peut changer notre colère?
Qu’est-ce que cela voudrait dire?
Est-ce que la colère peut être mélangée
à de la tristesse? à de la joie? à de la
surprise? à du dégoût? à de la peur? etc.
Y a-t-il différentes sortes de colère?

Faut-il toujours exprimer sa colère?
Pourquoi?
C’est quoi, avoir raison d’être en colère?
Qu’est-ce qui nous dit qu’on a vraiment
raison?
La colère est-elle toujours bien
acceptée/pas bien acceptée? Pourquoi?
La colère peut-elle être utile? inutile?
Dans quels contextes?
Est-ce possible de ne jamais être en
colère?

Ma prof dit que toutes les émotions sont
belles, même la colère. Est-ce vrai
puisque c’est ma prof qui le dit?
(argument d’autorité)
Est-ce que ma colère me rend
différent.e? Ou est-ce parce que je suis
différent.e que je suis en colère?
(inversion)
Est-ce toujours bon/mauvais d’être en
colère? (présupposé)
Est-ce que la colère peut avoir des
conséquences? Si oui, lesquelles?
Les raisons que l’on a d’être en colère
sont-elles vraiment bonnes? (évaluer les
raisons)

À quoi ressemblerait le monde si tout le
monde était toujours en colère?
À quoi ressemblerait le monde si
personne n’était jamais en colère?
Y a-t-il autre chose que nous n’avons
pas dit au sujet de la colère?
Est-ce toujours vrai qu’il y a toujours
une bonne façon d’exprimer sa colère?
Comment avons-nous fait pour arriver à
dire qu’il y a des bonnes et des
mauvaises raisons d’être en colère?

Est-ce qu’il y a une bonne/mauvaise
façon d’exprimer sa colère? 
Est-ce qu’il existe de bonnes/mauvaises
raisons d’être en colère? 
Est-ce que ça peut être une
bonne/mauvaise chose de contrôler sa
colère? 
Est-ce nécessaire/suffisant de dire aux
autres qu’on est en colère?
Est-ce qu’on peut connaître notre colère?
Est-ce qu’on peut connaître la colère des
autres? Qu’est-ce que ça voudrait dire?



Réseau

de questions

Est-ce acceptable de
cacher sa colère?

Quoi faire avec sa
colère?

Ajoutez autant de 
« Pourquoi? » que

vous voulez!

Faut-il toujours
surmonter sa colère?

Est-ce que la colère
sert à quelque

chose?

Qu’est-ce qui peut
provoquer la

colère?

Se sentir en colère
et agir en colère,

est-ce pareil?

Que se passe-t-il quand on
n’a pas raison d’être en

colère?

La colère est-elle une
bonne/mauvaise

chose?

Sommes-nous
responsables de

notre colère?

Comment sait-on
que la colère est

passée?

À quoi reconnaît-
on la colère?

Quand doit-on trouver
une manière d’exprimer

sa colère?

Comment peut-on
savoir qu’une autre

personne est en
colère?

Est-ce que tout le
monde est pareil
quand on est en

colère?

Quelles sont les
conséquences

d’exprimer/de cacher
sa colère?

DÉCOUVERTE 53



Phase d’activation

Inviter les jeunes à répondre tour à tour à la question
suivante : 

Qu’est-ce qui va trop vite pour toi?

Pratique de l’attention suggérée : les mouvements au
ralenti

Phase d’accueil

Bouh! T’as
eu peur?

Faire jouer une musique épeurante en expliquant la mise
en situation aux jeunes.
Un ami m’a demandé de l’aider. Il est en train de créer une
nouvelle maison des horreurs à la Ronde. Il aimerait que sa
maison des horreurs fasse peur aux gens pour de vrai. Il se
demande : de quoi les gens ont-ils peur? Qu’est-ce qu’il
pourrait mettre dans sa maison des horreurs pour que les
personnes qui la visitent aient la plus grande frayeur de leur
vie?

Demander aux jeunes de dessiner sur un papier ce qui
peut faire le plus peur (à soi-même ou à des personnes de
son entourage).

Pour chaque élément dessiné, se demander si ça fait
peur…

aux enfants.
aux adultes.
aux personnes âgées.
aux animaux.
à tout le monde ou à personne.

La maison des
horreurs

15 minutes

Matériel créatif, papier,
crayons et feutres

Au ralenti

5 minutes

Réfléchir aux peurs
1.

55-60 minutes

Établir des critères

Reconnaître la place des émotions

54 DIALOGUES



Pratique de l'attention

Phase d’intégration

Placer les dessins des jeunes à l’envers au sol ou sur une
table. Ajouter les pictogrammes au besoin. 

Retourner un dessin à la fois et inviter les jeunes à réagir.
Comment réagit-on face à…? Mimez la réaction que
vous pourriez avoir!
Y a-t-il d’autres réactions possibles? 
Pourquoi les réactions ne sont pas toutes pareilles?

Animer la recherche en faisant ressortir les critères
possibles.

Cela peut-il faire peur? Pourquoi? 
Pourquoi certaines personnes n’en ont pas peur?
Qu’est-ce qui fait que ça pourrait être correct d’avoir
peur/ne pas avoir peur de…?
Est-ce qu’il y a autre chose qui pourrait faire encore plus
peur? Si oui, laquelle? 

Les peurs en image

25 minutes

Pictos à imprimer

Phase d’exploration

Faire un retour en groupe sur les habiletés de l’atelier. 
A-t-on donné leur place à nos émotions dans notre
discussion?
Est-ce qu’on a trouvé des critères?
Est-ce que cela nous a permis de réfléchir ensemble?
Pourquoi?

Proposer aux jeunes de dessiner ou d’écrire
individuellement au sujet de la question suivante :

Qu’est-ce qui a été important pour toi concernant les
peurs? Dessine ta propre maison des horreurs. 

Inviter ensuite les jeunes à présenter aux autres leur
dessin ou leur rédaction.

T’en penses quoi?

10 minutes

Matériel créatif, papier,
crayons et feutres

DÉCOUVERTE 55



La peur

îcones de Freepik - Flaticon

56 DIALOGUES



La peur

îcones de Freepik - Flaticon

DÉCOUVERTE 57



Carte de questionnement : La peur

58 DIALOGUES

 
Questions philosophiques

 
Questions générales d’animation

À quoi ça sert, d’avoir peur?
Y a-t-il un lien entre nos peurs et nos
pensées?
Pourquoi certaines choses nous font
peur et d’autres pas?
Quelqu’un voudrait ajouter quelque
chose au sujet des peurs?
À quoi ça ressemble, une personne qui
a peur? très peur?

 
Questions de compréhension

C’est quoi, avoir peur? 
Est-ce possible d’avoir peur pour rien?
Est-ce qu’on peut choisir nos peurs? Si
oui, comment? Si non, pourquoi?
Est-ce que la peur peut être mélangée
à de la tristesse? de la joie? de la
surprise? du dégoût? de la colère? etc.
Y a-t-il différentes sortes de peur?

 
Questions de justification

C’est quoi, une bonne/mauvaise raison
d’avoir peur?
Faut-il affronter ses peurs? Pourquoi?
Faut-il garder ses peurs pour soi?
Pourquoi? 
Est-ce possible de n’avoir peur de rien?
Comment?
Qu’est-ce qui fait que certaines
personnes ont plus peur que d’autres?

 
Questions sur les habiletés de pensée

Est-ce que la peur peut avoir des
conséquences? Si oui, lesquelles?
Est-ce toujours vrai que la peur nous
empêche de faire des choses
importantes? (généralisation abusive)
Avoir peur d’une chose parce qu’elle
est différente, est-ce un bon critère?
(évaluer les critères)
Si la peur était un animal, ce serait
lequel? (métaphore)
Est-ce que la peur, ça sert toujours à
quelque chose? (présupposé)

 
Questions métacognitives

À quoi ressemblerait le monde si tout le
monde avait toujours peur?
À quoi ressemblerait le monde si
personne n’avait jamais peur?
Y a-t-il autre chose que nous n’avons pas
dit au sujet de la peur?
Est-ce toujours vrai qu’il ne faut pas
avoir peur?Comment avons-nous fait
pour arriver à dire qu’il y a des bonnes et
des mauvaises raisons d’avoir peur?

Est-ce qu’il y a des peurs qui sont
belles/laides? 
Est-ce qu’il existe de bonnes/mauvaises
raisons d’avoir peur? 
Est-ce que ça peut être une
bonne/mauvaise chose d’affronter ses
peurs? 
Est-ce nécessaire/suffisant de dire aux
autres qu’on a peur?
Comment fait-on pour savoir qu’on a
peur?



À quoi sert la peur?

Réseau

de questions Ajoutez autant de 
« Pourquoi? » que

vous voulez!

Faut-il connaître
ses peurs?

Doit-on être
gêné.e d’avoir

peur?
Est-ce une

bonne/mauvaise
chose d’avoir peur?

La peur peut-elle
nous nuire? Dans

quel contexte?
Est-ce possible de

développer de nouvelles
peurs? Comment?

Peut-on avoir peur
de soi-même?

Pourquoi certains
rêves ressemblent-ils

à la réalité?

Avouer qu’on a
peur, est-ce comme

dire un secret?

D'où vient 
la peur?

Est-ce que tout le
monde est pareil
quand on a peur?

Comment peut-on savoir
qu’une autre personne a

peur? n’a pas peur?

Peut-on avoir peur
de nos pensées ou

de nos paroles?

Peut-on avoir peur
de nos émotions ou

de nos actions?

Est-ce possible de ne
plus avoir peur de
quelque chose?

Comment?

La peur pourrait-elle
ne servir à rien?

Dans quel
contexte?

Faut-il connaître les
peurs de ses ami.e.s?
de ses parents? etc.

DÉCOUVERTE 59



Phase d’activation Lire l’histoire Mia et le cimetière en favorisant
les interactions au fil de la lecture.

Après la lecture, demander aux jeunes ce qui
a retenu leur attention dans l’histoire. 

Y a-t-il quelque chose dans l’histoire de
bizarre, de spécial, de surprenant? 
Est-ce que l’histoire t’a fait penser à quelque
chose?
Est-ce qu’il y a quelque chose que tu as aimé
ou pas aimé?
Si tu étais à la place de Mia, quelle question
aurais-tu aimé poser?

Le cimetière et Mia

10 minutes

Demander à chaque jeune de dessiner la
réponse à la question suivante, puis de la
présenter :

Si tu avais un super pouvoir, ce serait quoi?
Pourquoi?

Pratique de l’attention suggérée : les sons

Phase d’accueil

Un super pouvoir

5-10 minutes

Post-it, crayons et
feutres

Réfléchir à la mortLe mystère
de la mort
50-55 minutes

Évaluer des raisons

Construire à partir des idées des
autres

60 DIALOGUES



Pratique de l'attention

En fonction de l’intérêt des jeunes ou de la personne
responsable de l’animation, choisir parmi les deux exercices
proposés (A ou B ci-bas).

Comment fais-tu pour le savoir?
Inviter les jeunes à…
… se déplacer à gauche si c’est possible de répondre (je peux
répondre).
… se déplacer à droite si c’est impossible de répondre (je ne
peux pas répondre).
… se placer au centre s’il n’y a pas de certitude (je ne sais
même pas si je peux répondre ou non). 

Offrir la possibilité aux jeunes de changer d’idée en cours de
route.

Animer le dialogue en favorisant l’évaluation des raisons.
Pourquoi as-tu choisi d’aller à gauche/à droite?
Les raisons qu’on a nommées sont-elles de bonnes raisons
d’après vous?
Y a-t-il des raisons qui sont meilleures parmi celles qu’on a
nommées?
Est-ce suffisant de dire que… pour dire que l’on sait?

A. Qu’est-ce qui se passe quand on meurt?
Est-ce qu’on se sent…

léger.ère?
lourd.e?
heureux.se?
malheureux.se?
éveillé.e?
endormi.e?
fatigué.e?
plein.e d’énergie?
effrayé.e?
calme?

B. Qu’est-ce que les autres peuvent ressentir? 
Peux-tu deviner ce qu’une autre personne ressent quand elle…

… touche à un toutou très doux?
… rit très fort d’une bonne blague?
… pleure?
… tombe et se fait mal au genou?
… a une bonne note à son examen?
… apprend que son chat est mort?
… ne vient pas à l’école à cause d’un rhume?
… s’est fait un.e ami.e?
… s’est chicanée avec un.e ami.e?

Ce qu’on sait, ce qu’on
pense savoir, ce qu’on ne
sait pas

20-25 minutes

Phase d’exploration

DÉCOUVERTE 61



Faire un retour en groupe sur les habiletés de
l’atelier. 

Avons-nous trouvé des raisons? Les avons-nous
bien évaluées?
Avons-nous construit nos idées à partir de celles
des autres?
Est-ce que cela nous a permis de réfléchir
ensemble? Pourquoi?

Proposer aux jeunes de dessiner ou d’écrire
individuellement, en fonction du thème exploré :

Qu’est-ce qu’un mystère? Peux-tu dessiner une
chose qui est impossible à connaître?
Comment imagines-tu la mort? Quelles couleurs
sont présentes? Est-ce qu’il y a certaines sensations
qui sont là?
Comment imagines-tu les sensations que les autres
ressentent? Sont-elles différentes de ce que tu
ressens?

Inviter ensuite les jeunes à présenter aux autres leur
dessin ou leur rédaction.

Phase d'intégration
Phase d’intégration

T’en penses quoi?

10 minutes

Matériel créatif, papier,
crayons et feutres

62 DIALOGUES



C’est encore moi, Mia. L’autre jour, je m’en allais à l’école avec Alexandra, qui est plus

vieille que moi. Elle m’a montré un chemin différent et… j’ai découvert ce qu’est un

cimetière!

C’est un énorme terrain, avec des grandes pierres. Il y a une clôture noire en métal tout

autour. Je me suis arrêtée et j’ai demandé à Alexandra ce que c’était.

— C’est un cimetière, c’est là qu’on va quand on est mort.

Oh! J’étais impressionnée. Tout de suite, j’ai pensé : mais qu’est-ce qui se passe vraiment,

quand on meurt? Je n’étais pas sûre qu’Alexandra pourrait me répondre. Alors je lui ai

demandé :

— Qu’est-ce que ça fait de mourir? Est-ce qu’on le sent, tu crois?

Alexandra a eu l’air étonnée par ma question. Est-ce que ça vous est déjà arrivé de poser

une question surprenante, vous?

 — Je ne suis pas certaine de comprendre ta question. Est-ce que tu veux savoir si la mort

est douloureuse?

Je ne savais pas si c’était ma vraie question. Je suis donc restée là, perdue dans mes

pensées. Puis, au bout d’un long moment, j’ai répondu :

— Quand mon chat est mort de vieillesse l’été passé, j’aurais voulu savoir comment il se

sentait quand c’est finalement arrivé. Tu crois qu’il était triste de mourir? Ou qu’il ne s’en

est pas rendu compte? Peut-être que si la mort, c’est comme la naissance… quand ça

nous arrive, on ne le sait pas.

Alexandra a mis sa main sur mon épaule, comme pour me réconforter. Puis, elle a dit :

— Tu as peut-être raison, Mia. Ça se peut que quand on meurt, on ne s’en rende pas

compte, un peu comme à notre naissance. Mais ce n’est peut-être pas ça non plus.  

Peut-être qu’on sent quelque chose de spécial à l’intérieur de nous. Comment peut-on le

savoir… avant d’être morte pour le vérifier?

À ce moment-là, j’ai pensé que la vie, c’était un peu mal fait. Ne pas savoir quand on naît,

ne pas savoir quand on meurt et, surtout, ne pas savoir ce que ça fait. Vous trouvez ça

normal, vous? Nous avons continué notre chemin. J’ai continué à réfléchir. C’est fou

toutes les idées qu’on peut avoir quand on prend un chemin différent!

Déclencheur : Le mystère de la mort 

DÉCOUVERTE 63



Carte de questionnement : Le mystère de la mort

64 DIALOGUES

 
Questions philosophiques

 
Questions métacognitives

 
Questions générales d’animation

Pourquoi meurt-on? Pourquoi naît-on?
Qu’est-ce qu’on sait sur la mort?
Est-ce que quelqu’un voudrait ajouter
quelque chose au sujet de la mort?
Que pensez-vous de la mort? de la vie
après la mort? de la vie avant la vie?
Y a-t-il un lien entre la mort et la vie?

 
Questions de compréhension

Qu’est-ce que la mort? 
Que veut dire savoir quelque chose?
Qu’est-ce qu’un mystère?
Qu’est-ce qu’une sensation?
Qu’est-ce que l’âme?

 
Questions de justification

Pourquoi dit-on que la mort est un
mystère? Êtes-vous d’accord avec ça?
Sur quoi peut-on s’appuyer pour
affirmer que les âmes existent?
Faut-il avoir peur de la mort?
Pourquoi?
Est-ce mieux de croire qu’il y a une vie
après la mort, même si on ne le sait
pas vraiment? Pourquoi?
Faut-il parler de la mort ou éviter d’en
parler? Comment? Pourquoi?

 
Questions sur les habiletés de pensée

À partir de quand sait-on que l’on ne
sait pas quelque chose? (établir des
critères)
Est-ce nécessairement une
bonne/mauvaise chose de mourir?
(présupposés)
La mort a-t-elle des conséquences? Si
oui, lesquelles?
Dans quel contexte la mort est-elle
souhaitable? triste? joyeuse?
frustrante? etc.
Aimer la vie, est-ce que ça empêche
d’aimer la mort? (présupposé)

Qu’est-ce qu’une belle mort? C’est
quoi, l’inverse d’une belle mort?
Les mystères font-ils partie de la vie?
Faut-il les accepter?
Est-ce que ça serait une
bonne/mauvaise chose si on pouvait
contrôler la mort? Qu’est-ce que cela
voudrait dire?
Est-ce juste/injuste de mourir?
Est-il acceptable de souhaiter mourir?

À quoi ressemblerait le monde si tout le
monde était immortel?
Et si nous pouvions choisir l’heure de
notre mort, qu’est-ce que cela
changerait?
Y a-t-il autre chose que nous n’avons pas
dit au sujet de la mort?
Comment avons-nous fait pour arriver à
dire que nous ne savons rien sur la mort?
Est-ce toujours vrai que la mort est
mystérieuse? grave? importante? etc.



C’est quoi, la mort?

Réseau

de questions Ajoutez autant de 
« Pourquoi? » que

vous voulez!

Que peut-on savoir
de la mort?

Y a-t-il un lien entre
la vie avant la vie et la

vie après la mort?

Qu’y avait-il avant ma
naissance? Cela a-t-il
quelque chose à voir

avec la mort?Est-ce qu’on peut exister à
l’extérieur de notre vie

physique actuelle?

Avons-nous une
expérience de cela? 

Si oui, laquelle?

Faut-il avoir une
expérience de

quelque chose pour
la connaître?

Est-ce qu’on peut
se tromper?

Le sait-on, quand le
moment de mourir

est arrivé?

Se passe-t-il quelque
chose quand on meurt?

Est-ce qu’il y a une
vie après la mort? 

Si oui, laquelle?

Quels sentiments
peuvent être associés

au fait de mourir?

Est-ce qu’on peut le
savoir pour soi-même?

pour quelqu’un
d’autre?

Est-ce que la mort,
c’est pour toujours?

Et si on était
immortel.le, comment

serait la vie?

Avons-nous
une âme?

DÉCOUVERTE 65



Phase d’activation

Inviter les jeunes à répondre tour à tour à la
question suivante : 

Si tu pouvais voyager dans le temps, qu’est-ce
que tu aimerais voir?

Pratique de l’attention suggérée : au choix parmi
les pratiques proposées

Phase d’accueil

Qu’est-ce qui
fait qu’on est
ami.e?

Donner à chaque jeune un ensemble de photos. 

Demander à chaque jeune de prendre dans ses
mains la photo qui :

représente le mieux l’amitié;
ne représente pas du tout l’amitié.

Animer le dialogue de manière à faire ressortir les
présupposés.

Qu’est-ce qui, dans cette photo, représente l’amitié
pour toi?
Qu’est-ce que ça veut dire, d’après vous?
Cela veut-il dire que l’amitié, c’est…?
Est-ce toujours vrai que l’amitié, c’est…? 

Qu’est-ce que l’amitié?

10 minutes

Ensembles de photos
imprimées, selon le
nombre de jeunes

Voyage dans le temps

5 minutes

Réfléchir sur l’amitié
1.

55-60 minutes

Dégager des présupposés

Coopérer

66 DIALOGUES



Pratique de l'attention

Phase d’intégration

Une personne peut-elle être ton ami.e si…?
Inviter les jeunes à…
…mettre leurs mains sur leur tête si leur réponse est
oui.
…mettre leurs mains sur leur bouche si leur réponse
est non. 
… coller leurs mains si leur réponse est incertaine.

Une personne peut-elle être mon ami.e même si…   
… on a des goûts différents?
… elle est une fille et moi je suis un garçon (ou
l’inverse)?
… on n’a pas le même âge?
… on n’a pas la même couleur de cheveux, de peau?
… c’est ma sœur/mon frère?
… c’est mon père/ma mère? 
… c’est mon grand-père/ma grand-mère?
… cette personne ne me considère pas comme son
ami.e?

Pourquoi? Qu’est-ce que cela veut dire/présuppose?

Les mains de l’amitié

25 minutes

Tableau portable et
feutres

Phase d’exploration

Faire un retour en groupe sur les habiletés de l’atelier. 
Avons-nous coopéré aujourd’hui?
Est-ce qu’on a trouvé des présupposés?
Est-ce que cela nous a permis de réfléchir ensemble?
Pourquoi?

Proposer aux jeunes de dessiner ou d’écrire
individuellement au sujet de la question suivante :

Choisis un autocollant qui représente l’amitié pour toi
et fais un dessin autour pour résumer ce que tu
retiens de l’atelier aujourd’hui.

Qu’est-ce qu’un.e ami.e?
Qu’est-ce que ça prend pour être des ami.e.s?

Inviter ensuite les jeunes à présenter aux autres leur
dessin ou leur rédaction.

T’en penses quoi?

10 minutes

Autocollants avec des
symboles ou des images,
matériel créatif, papier,
crayons et feutres

DÉCOUVERTE 67



Qu’est-ce qui fait qu’on est ami.e?

Photos de Pexels

68 DIALOGUES



Qu’est-ce qui fait qu’on est ami.e?

Photos de Pexels

DÉCOUVERTE 69



Carte de questionnement : Qu’est-ce qui fait qu’on est ami.e?

70 DIALOGUES

 
Questions philosophiques

 
Questions métacognitives

 
Questions générales d’animation 

Pourquoi devient-on ami.e avec
quelqu’un?
Comment devient-on ami.e avec
quelqu’un?
À quoi ça sert, les ami.e.s?
Quelqu’un aimerait ajouter autre
chose sur l’amitié?
Est-ce que l’amitié est importante?
Pourquoi?

 
Questions de compréhension

Qu’est-ce qu’un.e ami.e?
Peut-on être ami.e avec un animal?
Est-ce qu’on peut avoir plusieurs
meilleur.e.s ami.e.s?
Est-ce qu’on peut arrêter d’être ami.e
avec quelqu’un? Est-ce que l’amitié,
c’est pour la vie?
Quelle est la différence entre un.e
ami.e, un.e amoureux.se et un.e
meilleur.e ami.e?

Qu’est-ce qui fait que tu veux/ne veux
pas être l’ami.e d’une personne?
Pour quelles raisons voudrait-on ne
plus être l’ami.e de quelqu’un?
Faut-il créer de nouveaux liens
d’amitié? Quand? Pourquoi?
Faut-il tout dire à ses ami.e.s?
Pourquoi?
Faut-il aider ses ami.e.s? Pourquoi?

Est-ce qu’un.e ami.e, c’est quelqu’un
qui nous ressemble? (présupposé)
Faut-il toujours se réconcilier avec
ses ami.e.s? (présupposé)
Pourrait-on avoir de bonnes raisons
de faire de la peine à son ami.e?
Dans quels contextes il faut/il ne faut
pas traiter nos ami.e.s comme on
aimerait que ces personnes nous
traitent?
Quelles peuvent être les causes d’un
conflit en amitié? Quelles peuvent
être les conséquences?

 
Questions de justification

 
Questions sur les habiletés de pensée

Peut-on imaginer un monde où tout le
monde est ami avec tout le monde? Où
personne n’est ami avec personne?
Comment avons-nous fait pour arriver à
dire que c’est possible/impossible d’être
des ami.e.s?
En amitié, faut-il toujours faire preuve de
gentillesse? d’honnêteté? de loyauté? etc.
Y a-t-il autre chose qui pourrait faire en
sorte qu’une personne est amie ou pas
avec une autre?

Y a-t-il des belles/moins belles façons
d’être ami.e.s? de traiter nos ami.e.s?
etc.
Est-ce acceptable d’insulter un.e
ami.e? de lui mentir? d’être
amoureux.se d’un.e ami.e? etc.
Comment sait-on qu’une personne
est/n’est plus notre ami.e?
Est-ce essentiel d’avoir des points
communs avec ses ami.e.s? d’avoir des
différences?



Qu’est-ce qu’un.e
ami.e?

Réseau

de questions Ajoutez autant de 
« Pourquoi? » que

vous voulez!

Pourquoi on se
chicane avec nos

ami.e.s?

Comment devient-on
ami.e avec
quelqu’un?

Est-ce qu’on choisit
nos ami.e.s?

Est-ce qu’on peut être
en compétition avec

ses ami.e.s?

Comment peut-on se
réconcilier avec un.e

ami.e?

Pourquoi on arrête
d’être des ami.e.s,

parfois?

Est-ce que notre
meilleur.e ami.e, c’est

toujours la personne avec
qui l’on passe le plus de

temps?

Peut-on être des
ami.e.s si on ne se

voit pas?

Est-ce que nos ami.e.s
doivent nous aider?

Est-ce que ça prend
du temps devenir

ami.e.s? 
Si oui, combien?

Est-ce que ça se peut,
des ami.e.s pour la

vie?

Peut-on être encore
des ami.e.s si on a

changé?

Est-ce que nos ami.e.s
doivent nous rendre

meilleur.e.s?

Est-ce que nos ami.e.s
doivent toujours être là

pour nous?

Est-ce qu’il faut
toujours faire preuve de

gentillesse avec ses
ami.e.s?

DÉCOUVERTE 71





Poursuivre
l’animation

TROISIÈME SECTION



Les ateliers présentés dans les guides Dialogues Découverte, Exploration,
Reconnaissance et Autonomie sont les premiers pas d’une pratique régulière du
dialogue philosophique et de l’attention avec les jeunes. Poursuivre l’animation au-delà
des huit ateliers du présent guide contribue à développer davantage et à consolider
l’acquisition d’outils qui leur permettront de grandir en discernement et en humanité.
La poursuite des animations peut prendre plusieurs formes. Elle peut réutiliser la
démarche en phases proposée dans les ateliers. Le maintien des phases d’accueil,
d’activation, d’exploration et d’intégration assure une structure éprouvée et sécurisante
tant pour la personne responsable de l’animation que pour les jeunes. La poursuite peut
aussi prendre une tout autre forme permettant d’explorer d’autres façons de dialoguer
et de réfléchir. Peu importe si l’on opte pour la continuité ou le changement, certains
principes appliqués dans les ateliers semblent importants à prendre en considération
pour assurer le déploiement des trois dimensions d’un dialogue philosophique.

1. Identifier des cibles d’apprentissage 

2. Contribuer à établir et à maintenir des relations
interpersonnelles 

Cibler un thème et des habiletés de pensée à travailler dans
un atelier est important puisque cela permet de mettre en
place les moyens pour les atteindre. Par exemple, il est
possible de trouver une activité de départ pertinente ou de
préparer des questions qui favorisent l’utilisation d’habiletés
spécifiques lors du dialogue et de la réflexion. De plus, définir
les habiletés de pensée permet de les présenter aux jeunes, de
les utiliser de façon consciente et de faire un retour réflexif sur
leur utilisation. 

Les relations interpersonnelles sont au cœur des dialogues. Il
importe donc, pour le bon fonctionnement de ceux-ci, de
mettre en place des conditions qui encouragent les saines
interactions. En ce sens, il semble fondamental de s’assurer
d’établir un espace sécuritaire, de favoriser le respect et
l’écoute, d’être sensible et de prendre en considération les
particularités des individus, du groupe et du contexte. Par
exemple, établir (en collaboration avec les jeunes) des règles
de fonctionnement claires et équitables pour la gestion de la
parole et des interactions peut aider à mettre en place ces
conditions.

Poursuivre l’animation
TROISIÈME SECTION

74 DIALOGUES



3. Susciter l’intérêt et la motivation des jeunes 

Pour s’assurer de la participation des jeunes aux dialogues
philosophiques, il faut susciter leur intérêt et leur motivation. Il
est possible de le faire en les intégrant dans la prise de décision
pour l’atelier (ex. : choix du thème ou des questions), en restant
près de leurs préoccupations et de leur réalité (ex. : suivre la
discussion là où elle va plutôt que de la diriger), en proposant
une diversité d’éléments déclencheurs et d’activités (ex. : vidéos,
musique, publicité, travail en sous-groupes, support visuel), en
rendant actifs le processus de dialogue et la réflexion (ex. :
déplacement, manipulation d’objets, jeux; il n’est pas obligatoire
d’être toujours en position assise pour parler et réfléchir), en
s’assurant continuellement de la compréhension de chaque
jeune (ex. : faire des résumés, donner régulièrement des
exemples, utiliser des repères visuels, reformuler) et en ayant du
plaisir (il ne faut surtout pas sous-estimer le pouvoir de
l’humour!).

4. Approfondir le dialogue et la réflexion 

La planification est essentielle à l’approfondissement du
dialogue et de la réflexion. Il importe d’avoir un plan initial afin
de marquer différents moments pour la recherche et pour
mettre au défi de penser de façon critique, créative, prudente et
réflexive. De même, préparer et explorer différentes pistes de
questionnement, entre autres par des réseaux de questions ou
des cartes de questionnement, aide à relancer et à diversifier le
dialogue et la recherche. Bien entendu, le plan initial et le
questionnement pourront être modifiés au besoin pour
s’adapter aux centres d’intérêt des jeunes ou au contexte.

5. Offrir un moment métacognitif

Le moment métacognitif permet de réfléchir ainsi que de faire
un retour sur les cibles d’apprentissage, le processus et le
déroulement de l’atelier pour prendre conscience de ce qui a
été fait ou dit. Constater l’utilisation des habiletés de pensée et
réfléchir au fonctionnement de l’atelier contribue à leur
consolidation et à leur réinvestissement par les jeunes. De plus,
ce moment permet à chaque jeune de définir ses propres idées
et points de vue en fin de réflexion. Pendant le dialogue et la
réflexion, les jeunes doivent faire face à une multitude d’idées
différentes et il est important de leur offrir un temps pour
déterminer celles qui leur conviennent ou non. 

DÉCOUVERTE 75



Le programme Dialogues propose une approche en animation de dialogues

philosophiques qui repose sur deux pratiques : le dialogue philosophique et la pratique de
l’attention. La pratique du dialogue philosophique comporte trois dimensions
importantes, soit le dialogue, la réflexion et la philosophie. Chacune de ces dimensions est
soutenue grâce à une animation qui s’enracine dans un questionnement varié (questions
générales d’animation, questions de compréhension, questions de justification, questions
sur les habiletés de pensée, questions philosophiques et questions métacognitives). Cette
approche se concrétise dans huit ateliers clés en main ayant une séquence et une
démarche similaires, ce qui facilite leur application et leur réalisation. Que ce soit grâce
aux différentes phases ou aux outils de questionnement, les ateliers s’assurent de fournir
aux personnes responsables de l’animation les moyens pour mettre les jeunes au défi de
penser. Les huit ateliers proposés dans le présent guide constituent des modèles qui
peuvent inspirer l’élaboration d’autres ateliers pouvant intéresser les jeunes. De plus, les
principes sur lesquels ils reposent peuvent eux aussi être réinvestis dans de futures
animations. 

Bien entendu, le programme Dialogues se veut un outil qui facilite l’animation de

dialogues philosophiques. Toutefois, il est loin de présenter et de représenter toutes les
possibilités de ces pratiques. En ce sens, ce programme gagne encore plus en pertinence
lorsqu’il est accompagné d’une formation en dialogue philosophique. Quoi qu’il en soit, il a
un grand potentiel pour permettre aux jeunes d’acquérir des outils pour s’autodéterminer
et prendre leur place dans la société.

Conclusion

76 DIALOGUES





Bibliographie
Daniel, M.-F. (2005). Pour l’apprentissage d’une pensée critique au primaire.
Presses de l’Université du Québec.

Fondation SEVE (2016). Savoir être et vivre ensemble.
http://www.fondationseve.org

Fournel, A. (2016). Se questionner et penser ensemble.
https://philoenfant.org/2016/11/07/se-questionner-et-penser-ensemble/

Gagnon, M. (2005). Guide pratique pour l’animation d’une CRP. Presses de
l’Université Laval.

Gagnon, M., Couture, E. et Yergeau, S. (2011). Pratiquer la philosophie en
communauté de recherche au secondaire : quels apprentissages pour les
élèves? Vie pédagogique, 48(1), 39‑41.

Gagnon, M. et Maillhot-Paquette, E. (2022). Pratiquer la philosophie au
primaire. Conseils, activités thématiques et littérature jeunesse. Chenelière
Éducation.

Gagnon, M. et Yergeau, S. (2016). La pratique du dialogue philosophique au
secondaire. Vers une dialogique entre théories et pratiques. Presses de
l’Université Laval.

Greenland, S.K. (2014). Un cœur tranquille et sage.. Les Arènes.

Jennings, P. (2019). L’École en pleine conscience. Les Arènes.

Lenoir, F. (2016). Philosopher et méditer avec les enfants (éd. 2022). Albin
Michel.

Lévine, J., Chambard, G., Gostain, D. et Sillam, M. (2014). L’enfant philosophe,
avenir de l’humanité? Ateliers AGSAS de réflexion sur la condition humaine
(ARCH). ESF.

78 DIALOGUES



Lipman, M. (1994). La découverte de Harry. AQPE.

Lipman, M. (1995). La recherche philosophique. Guide d’accompagnement du
roman La découverte de Harry. AQPE.

Lipman, M. (2011). À l’école de la pensée. De Boeck.

Lipman, M., Sharp, A. et Oscanyan, F. S. (1980). Philosophy in the Classroom.
Temple University Press.

Philocités (2020). Philosopher par le dialogue : quatre méthodes. Vrin.

Rechtschaffen, D. (2016). The mindful education workbook: Lessons for teaching
mindfulness to students. WW Norton & Company.

Sasseville, M. (2000). La pratique de la philosophie avec les enfants. Presses de
l’Université Laval.

Sasseville, M. et Gagnon, M. (2012). Penser ensemble à l’école : des outils pour
l’observation d’une communauté de recherche philosophique en action. Presses
de l’Université Laval.

Tozzi, M. (1995). Penser par soi-même : initiation à la philosophie. Chronique
sociale.

Tozzi, M. (2008). Lipman, Lévine, Tozzi : différences et complémentarités. Dans C.
Leleux (dir.), La philosophie pour enfants : le modèle de Matthew Lipman en
discussion (p. 95‑115). De Boeck.

Tozzi, M. (2017). L’apprentissage du philosopher. https://www.philotozzi.com

Yergeau, S. (2018). Bien penser grâce à la communauté de recherche
philosophique [Mémoire de maîtrise, Université Laval].
http://hdl.handle.net/20.500.11794/31453

Yergeau, S. et Richard, A. (à paraître). Bien penser et dialogue philosophique.

DÉCOUVERTE 79







À quoi ressemblerait un monde sans émotions? Est-ce que les
rêves servent à quelque chose? Est-ce que quelque chose qui ne
sert à rien est inutile? Qu’est-ce que ça veut dire, se sentir
différent.e des autres? Faut-il cacher sa colère? Est-ce que les
adultes et les enfants ont les mêmes peurs? Qu’est-ce qui se
passe quand quelqu’un meurt? Des personnes peuvent-elles
être amies même si elles n’ont pas le même âge? Voilà quelques
questions à partir desquelles les jeunes de 6 à 12 ans sont
invité.e.s à discuter et à réfléchir collectivement dans le guide
d’animation Dialogues Découverte.

Ce guide est le premier de quatre du programme Dialogues
développé à partir de la pratique du dialogue philosophique  et
de la pratique de l’attention afin de permettre aux jeunes
d’acquérir des outils pour s’autodéterminer et prendre leur
place dans la société. Il se veut donc un outil simple et convivial
pour toute personne désirant que les jeunes dialoguent,
réfléchissent et apprennent à mieux se connaître. 

Tous droits réservés, reproduction autorisée, vente interdite


