
SÉBASTIEN YERGEAU, NADIA BEAUDRY ET ALINE BARON
SOUS LA DIRECTION DESOUS LA DIRECTION DE

G U I D E  D ’ A N I M A T I O N  
D E  D I A L O G U E S

P H I L O S O P H I Q U E S

13-16 ANS

EXPLORATION
D I A L O G U E S





13-16 ans

EXPLORATION
Guide d’animation 

de dialogues philosophiques

2024  

Sous la direction de
Sébastien Yergeau, Nadia Beaudry et Aline Baron

D I A L O G U E S



Dialogues – Exploration
Création de contenu
Nadia Beaudry, formatrice en philosophie pour enfants, conseillère en
pratique de l’attention. 
Sébastien Yergeau, enseignant de philosophie École secondaire les
Etchemins

Direction de contenu
Sébastien Yergeau, directeur pédagogique SEVE 

Conseillères en pratique de l’attention
Hélène Parent, formatrice en pratique de l'attention
Isabelle Plante, psychiatre pour enfants et adolescents

Coordination de contenu
Aline Baron, conseillère au développement, SEVE

Mise en page et graphisme
Laurence Fillion 

Révision linguistique
Bla bla rédaction

Direction générale SEVE
Marie-Claude Collet

ISBN : 978-2-9822201-3-3
Dépôt légal, Bibliothèque et Archives nationales du Québec, 2024.

Les Dialogues, programme implanté au Centre de réadaptation pour les
jeunes en difficultés d’adaptation, est une initiative de SEVE Formation
Canada, en collaboration avec le CISSS de Laval et l’Université de Sherbrooke,
grâce au généreux soutien de la Fondation Lise et Giuseppe Racanelli, de la
Fondation Cité de la Santé et du Fonds du Grand Mouvement Desjardins. 





Bienvenue dans le
programme Dialogues!

AVANT-PROPOS

Pour réfléchir, se questionner, échanger,
écouter et réfléchir encore… 
Le programme Dialogues, une initiative
offrant des séances guidées de dialogues
philosophiques aux enfants et aux
adolescent.e.s, est né de notre volonté de
mettre en place ces pratiques auprès de
jeunes en situation de vulnérabilité
accompagnés par le Centre de
réadaptation pour jeunes en difficulté
d’adaptation (CRJDA) de Laval. Notre désir
était d’inviter des jeunes de 6 à 20 ans à
dialoguer en vue de développer leur
pensée, en interaction avec les autres,
dans le but de favoriser la connaissance de
soi et d’acquérir des compétences
cognitives, sociales et émotionnelles
essentielles pour savoir être et vivre
ensemble. C’est d’ailleurs l’idée du
dialogue qui a inspiré le nom du
programme.

En 2020, le projet audacieux et novateur,
lancé par SEVE (Savoir Être et Vivre
Ensemble Formation Canada), a réuni une
équipe engagée d’enseignant.e.s,
d’intervenant.e.s en psychologie sociale,
d’animateur.rice.s et de formateur.rice.s en
dialogue philosophique. Ensemble, nous
avons combiné nos expertises,
compétences et énergies pour concevoir
une série d’ateliers de dialogue
philosophique adaptés à la réalité des
jeunes au sein du CRJDA. 

Le projet s’est déroulé en différentes
étapes, ce qui a favorisé un travail
collaboratif étroit entre SEVE et le
CRJDA de Laval. Nous avons d’abord
consulté les jeunes résidant dans les
unités d’hébergement en vue de
connaître leurs centres d’intérêt, et ce,
pour déterminer les thèmes des
ateliers. Les éducateur.rice.s et les
responsables des différents milieux ont
également fait part de leurs attentes et
préoccupations, ce qui nous a permis
de cibler les objectifs d’apprentissage
pour les jeunes. Une centaine d’ateliers
ont par la suite été expérimentés par
plus de 80 jeunes et mis en place dans
10 unités d’hébergement, puis les
commentaires des jeunes et des
adultes ont été recueillis en vue
d’améliorer les activités proposées. 

Enfin, tout le processus d’implantation
des ateliers a été accompagné par une
recherche-action collaborative menée
par la Faculté d’éducation de
l’Université de Sherbrooke. Des
centaines d’heures d’entretien et
d’analyse ont ainsi permis de
documenter, de décrire et d’évaluer la
mise en œuvre du programme et ses
retombées auprès des jeunes et de
l’équipe d’intervention.



AVANT-PROPOS (SUITE)

Nous avons pleinement conscience que la
réalisation d’un tel projet n’aurait pas été
possible sans le soutien financier de la
Fondation Lise et Giuseppe Racanelli, de la
Fondation Cité de la Santé et du Fonds du
Grand Mouvement. Nous tenons à les
remercier sincèrement pour leur
contribution qui a permis et, nous
l’espérons, continuera de permettre aux
jeunes de développer leur discernement et
leur humanité.

Nous vous souhaitons de riches et
inspirants dialogues philosophiques!

Marie-Claude Collet
Directrice générale, SEVE, de mai 2020 à
mars 2023

Sébastien Yergeau
Directeur pédagogique, SEVE

Les ateliers élaborés sont regroupés en
quatre guides distincts, adaptés en
fonction des objectifs, des thèmes et des
groupes d’âge. Les guides Dialogues  
Découverte, Exploration, Reconnaissance
et Autonomie offrent une approche
d’animation clés en main, unique dans le
domaine de la philosophie pour les jeunes.
Cette approche se distingue par sa
simplicité, sa convivialité et sa capacité à
s’adapter aux réalités des CRJDA, tout en
étant transférable à d’autres contextes. 

Les efforts déployés, le chemin parcouru et
les résultats obtenus dans ce magnifique
projet sont pour nous une grande source
de fierté, et nous tenons à exprimer notre
reconnaissance envers ceux et celles qui
ont contribué à sa réalisation. Nous
remercions chaleureusement toute
l’équipe de SEVE Formation Canada,
l’équipe du CRJDA de Laval, l’équipe de
recherche de l’Université de Sherbrooke
ainsi que toutes les personnes qui ont
contribué à ce projet des Dialogues SEVE.
Votre engagement et votre soutien ont été
d’une valeur inestimable. Nous souhaitons
également exprimer notre gratitude infinie
envers les jeunes qui ont participé à ce
projet, car ce sont eux et elles qui ont
inspiré ces ateliers. C’est aussi grâce à leur
participation que nous avons pu améliorer
en continu ces ateliers.





Table des matières

Le sport… pour quoi faire?
Qui suis-je?
Mon genre
Réussir et être heureux?
En amour… pour vrai?
Drôle ou pas drôle?
Être nu.e, est-ce sexuel?
Liberté et respect dans ma sexualité

DEUXIÈME SECTION : LES ATELIERS

TROISIÈME SECTION : POURSUITE DE L’ANIMATION

L’approche pédagogique
La pratique du dialogue philosophique
Le questionnement
Les habiletés de pensée
La pratique de l’attention
Le fonctionnement des ateliers

INTRODUCTION

PREMIÈRE SECTION: DESCRIPTION DU
PROGRAMME
6
8
11
14
18
23

BIBLIOGRAPHIE

CONCLUSION

28
34
39
45
49
55
61
67

1

5

27

75

78

80





                     EXPLORATION                                                                                                                                                                1 

Savoir être et vivre ensemble sont des défis que tout un chacun affronte au quotidien. Ces

défis sont d’autant plus éprouvants chez les jeunes que ces dernier.ère.s sont en pleine
construction de leur identité et à la recherche de leur place dans le monde qui les entoure.
Influencé.e.s par la famille, les ami.e.s, l’école, les médias traditionnels et sociaux et bien
plus encore, les jeunes doivent se construire et naviguer à travers diverses façons de
penser, d’être et d’agir parfois polarisées et contradictoires, parfois bonnes pour soi et
mauvaises pour les autres, parfois mauvaises pour soi et bonnes pour les autres… Pour
ajouter à la complexité de ces défis, le mode de vie effréné visant la performance, la
productivité et l’efficacité met les jeunes dans un contexte qui leur laisse peu de place
pour prendre le temps de déterminer la personne qu’ils et elles veulent être comme
individu et le monde dans lequel ils et elles veulent vivre.

Pour aider les jeunes à être bien individuellement et collectivement, SEVE a créé, en
collaboration avec le CRJDA de Laval et la Faculté d’éducation de l’Université de
Sherbrooke, le programme Dialogues. Ce programme propose de leur offrir des moments

leur permettant d’acquérir des outils qui favorisent l’autodétermination à travers la
diversité. Pour ce faire, il vise trois objectifs : dialoguer, réfléchir et se connaître. Chacun de
ces objectifs cible certains apprentissages  qui s’enrichissent mutuellement. Dialoguer aide
à réfléchir et à se connaître; réfléchir favorise le dialogue et la connaissance de soi; se
connaître enrichit le dialogue et la réflexion.

Introduction

Objectifs

Dialoguer 
Entrer en relation avec les autres 
Acquérir des outils d’affirmation de soi et d’écoute
des autres
Comprendre et reconnaître les autres (émotions,
sentiments, centres d’intérêt, idées, etc.) 

Réfléchir 
Expliquer et justifier ses idées et points de vue 
Prendre position sur différents thèmes individuels
et sociaux
Se poser des questions

Se connaître
Prendre conscience de ses émotions, de ses
sentiments, de ses goûts, de ses idées, etc. 
Établir ce qui convient ou non individuellement et
collectivement

Dialoguer Réfléchir

Se connaître

Autodétermination



                    2                                                                                                                                                                  DIALOGUES

Pour concrétiser le désir d’offrir des moments permettant d’atteindre ces trois
objectifs, le programme Dialogues comprend quatre guides d’animation d’ateliers
de dialogue philosophique. Chacun de ces guides se découpe selon des groupes
d’âge ciblés, des intentions pédagogiques spécifiques et des thèmes particuliers
pour soutenir une atteinte graduelle des objectifs. Le présent guide d’animation,
Dialogues – Exploration, s’adresse à des jeunes de 13 à 16 ans et veut les aider à
apprendre à se connaître. Le tableau suivant explicite davantage ce programme
tout en précisant la place de chaque guide parmi les autres.
 

Exploration AutonomieReconnaissance

Intentions pédagogiques

Apprendre à se
connaître
Comprendre ses
émotions et ses
pensées
Définir ses goûts,
ses centres
d’intérêt et ce qui
est acceptable ou
non pour soi

Prendre sa place
parmi ses pairs et
dans son
environnement
immédiat
S’affirmer 
Faire preuve
d’ouverture
Comprendre le
monde qui nous
entoure

Reconnaître la place
des autres
Réfléchir sur les
limites de ce qui est
acceptable pour soi
et pour les autres
Accepter la critique
Être autocritique

Réfléchir sur sa
place dans la
société et sur son
quotidien
Définir des
moyens de
participation et
d’intégration
sociale
Définir ses
aspirations pour
l’avenir

Thèmes abordés

Les émotions, les
rêves, les besoins, la
différence, la colère,
la peur, le mystère de
la mort, l’amitié

Le sport, être soi-même,
les genres, le bonheur,
les relations
amoureuses, ce qui est
drôle, la nudité et la
sexualité, la liberté et la
sexualité

L’argent, l’autorité, les
réseaux sociaux,
l’influence, la
discrimination, la vie de
couple, l’intimidation, le
bien et le mal

La liberté, les
relations
amoureuses, le
travail, être chez soi,
les relations de
pouvoir et le
consentement, la
santé, l’injustice, le
bonheur

Groupe d’âge ciblé (à titre indicatif)

6-12 ans 13-16 ans 14-17 ans 15-20 ans

Découverte Exploration AutonomieReconnaissance



Le programme et les guides reposant sur de nombreux fondements théoriques et
pratiques, ils permettent d’offrir les meilleures pratiques possibles pour mettre en place
le dialogue, la réflexion et la connaissance de soi ainsi que les intentions pédagogiques,
tout en tenant compte des besoins et des réalités des jeunes. En ce sens, ils proposent
une série d’outils pratiques, conviviaux et polyvalents. Dans le présent guide, ces outils
sont répartis en trois sections. La première décrit de façon imagée l’approche proposée,
la pratique du dialogue philosophique ainsi que la pratique de l’attention et explique le
fonctionnement des ateliers. La deuxième section présente huit ateliers à réaliser avec
des jeunes de 13 à 16 ans. La troisième section, quant à elle, suggère des pistes et des
conseils pour poursuivre la pratique du dialogue philosophique de façon autonome, au-
delà des huit ateliers présentés.

                     EXPLORATION                                                                                                                                                                3 





Description
du
programme

PREMIÈRE SECTION



Description du programme
PREMIÈRE SECTION

La présente section décrit de façon concise et imagée l’approche pédagogique et les
deux pratiques qui la composent, celles du dialogue philosophique et de l’attention. Elle
présente plus en détail la pratique du dialogue en abordant les différentes dimensions
qui y sont inhérentes, ce qu’elles tentent de développer (les habiletés sociales, affectives
et cognitives) ainsi que le questionnement nécessaire à sa mise en place. De plus, elle
propose des pratiques de l’attention scriptées qui peuvent être réalisées dans les
ateliers. Une fois les principes et fondements présentés, il est possible d’expliquer, à la fin
de cette section, le fonctionnement des ateliers et des outils d’animation qui en
découlent.

 
Pour inviter les jeunes à dialoguer, à réfléchir et à se connaître, le programme Dialogues
propose une approche originale qui s’appuie sur deux pratiques : la pratique du dialogue
philosophique et la pratique de l’attention. La première pratique permet d’atteindre les
trois objectifs par la mise en relation des personnes et des idées. Ainsi amène-t-on les
jeunes à utiliser et à développer des habiletés sociales et affectives pour interagir et des
habiletés cognitives et réflexives pour expliquer et justifier leurs idées et leurs points de
vue, ce qui permet de penser par et pour soi-même. La pratique de l’attention, quant à
elle, concrétise les trois objectifs en invitant les jeunes à marquer un moment de retour à
soi, un moment pour s’enraciner dans le présent. On leur propose notamment de
prendre le temps de ressentir et de reconnaître les sensations, émotions, sentiments et
pensées qui les habitent.

Ces deux pratiques s’enracinent dans des valeurs comme l’accueil, l’ouverture, la
confiance, la sécurité, la liberté et le respect, qui sont nécessaires au dialogue, à la
réflexion et à la connaissance de soi. De même, elles ont des retombées importantes pour
les jeunes. Que ce soit la connaissance de soi et des autres, la confiance en soi ou le
partage d’expériences significatives, ces retombées contribuent à savoir être et à vivre
ensemble. Grâce à ces valeurs et à ces retombées partagées, ces deux pratiques se
bonifient l’une l’autre. La pratique de l’attention nourrit la pratique du dialogue
philosophique et vice-versa. Par exemple, ressentir et reconnaître ses émotions et ses
pensées aide à développer des habiletés sociales, affectives et cognitives, tout comme le
développement des habiletés sociales et affectives aide à ressentir et à reconnaître les
émotions.

L’approche pédagogique

                    6                                                                                                                                                                  DIALOGUES



L’approche pédagogiqueL’approche pédagogique  

LES PRATIQUES 
PORTENT LEURS FRUITS

AFFIRMATION/
CONFIANCE EN SOI

RECONNAISSANCE 

EXPÉRIENCES
SIGNIFICATIVES

AUTHENTICITÉ

CONNAISSANCE 
DE SOI

EXPÉRIENCES
PARTAGÉES

OUVERTURE

CONFIANCE

LES PRATIQUES 
PRENNENT 

RACINE DANS

LIBERTÉ

COLLABORATION

ACCUEIL

SÉCURITÉ

Développer des habiletés affectives
et sociales (respect, ouverture,
écoute, affirmation des idées,

coopération...) 

Expliquer et justifier ses idées et ses
points de vue 
Développer des habiletés cognitives
et réflexives (définir, distinguer,
donner des raisons, s'autocorriger...)

La pratique du 
dialogue philosophique

Identifier ses sensations, ses
émotions, ses sentiments et ses

pensées

Pratiquer le dialogue Ressentir et reconnaître

Penser par et pour soi-même 

Se dégager des obstacles 
Vivre le moment présent

Prendre conscience de ce
qui est ici et maintenant

La pratique de
l’attention

                     EXPLORATION                                                                                                                                                                7



Ces dialogues peuvent prendre plusieurs formes en fonction du contexte ou des
visées de leur réalisation*. Concrètement, dans le cas des Dialogues, il s’agit
généralement de placer les jeunes en cercle et de les questionner sur un thème,
un sujet ou une situation initiale afin de favoriser la mise en relation des individus
et des idées. Les interactions ainsi produites stimulent l’utilisation et le
développement d’habiletés affectives, sociales et cognitives nécessaires pour
s’autodéterminer et prendre sa place dans la société. Pour assurer cette
stimulation des différentes habiletés, il importe que l’animation s’intéresse aux
trois dimensions d’un dialogue philosophique : la dimension affective et sociale,
la dimension cognitive et la dimension philosophique. 

La dimension affective et sociale est primordiale en dialogue philosophique. Elle
favorise, entre les jeunes, le partage, l’écoute et les échanges dans un climat
d’ouverture, de respect et de sécurité. La stimulation d’habiletés affectives et
sociales permet ensuite de faire progresser les interactions vers une
collaboration. Grâce à celle-ci, les échanges ne sont plus une série d’interventions
mises les unes à la suite des autres, mais plutôt un projet d’entraide où ces
interventions s’appuient les unes sur les autres pour co-construire. 

Les interventions des jeunes, en plus d’être les éléments constituants de la
dimension affective et sociale, s’inscrivent dans la dimension cognitive du
dialogue philosophique. Elles mobilisent différentes habiletés cognitives,
donnant ainsi forme aux idées et aux points de vue. 

La pratique du dialogue
philosophique

Les dialogues philosophiques sont
essentiellement une pratique qui
permet l’apprentissage par la
réalisation. En s’y exerçant, on
acquiert des outils de dialogue, de
réflexion et de connaissance de soi. 

____________________________________________________________________________________________________________________________________

Ils peuvent prendre une forme plus communautaire comme la communauté de recherche philosophique, une forme plus politique
avec les dialogues à visées démocratiques et philosophiques, une forme plus psychologique dans les groupes de soutien, une forme
plus scolaire comme la situation d’apprentissage philosophique, etc. En fait, les Dialogues s’appuient sur la forme proposée par
Frédéric Lenoir qui entremêle méditation et philosophie tout en intégrant plusieurs aspects d’autres formes de dialogues
philosophiques pour se bonifier. Voir la bibliographie. 

*

                    8                                                                                                                                                                  DIALOGUES



En ce sens, la dimension cognitive consiste à favoriser la recherche d’information,
l’organisation de celle-ci et le raisonnement afin de stimuler l’utilisation et le
développement d’habiletés cognitives. 

De plus, cette dimension cognitive se veut métacognitive, autocritique et
autocorrectrice, c’est-à-dire que les habiletés cognitives sont aussi utilisées pour
prendre conscience des idées, des points de vue et du processus mis en place
pour y arriver. La prise de conscience de ces éléments (idées, points de vue et
processus) favorise ensuite leur examen en vue de les modifier et de les
améliorer, le cas échéant. La dimension philosophique, quant à elle, consiste à
chercher et à établir des repères servant d’ancrages significatifs pour
l’élaboration des idées et des points de vue. En ce sens, la recherche éthique pour
contribuer au bien, au bon, au juste, la recherche logique pour assurer la
cohérence et la pertinence, la recherche esthétique pour orienter l’attirance et
apprécier les perceptions et le beau, la recherche métaphysique pour distinguer
le nécessaire et l’essentiel et, enfin, l’épistémologie pour déterminer le vrai, le
valide et le viable fournissent aux jeunes des repères pour les aider à
s’autodéterminer et à participer à la vie sociale. 

Exploiter toutes les dimensions d’un dialogue philosophique est complexe,
d’abord parce que les acquis affectifs, sociaux et cognitifs ne sont pas les mêmes
chez tout un chacun, ce qui demande à la personne responsable de l’animation
d’intervenir en tenant compte de plusieurs singularités. De plus, la dynamique de
groupe exige beaucoup d’adaptation de la part de cette personne. De même, le
lieu, le moment, le nombre de jeunes ou encore les conditions de réalisation (ex. :
accompagnement ou non d’une autre personne adulte) influencent la réalisation
du dialogue philosophique. En ce sens, la mise en place des trois dimensions
peut être complexe, ardue et longue. Il est donc important que le ou la
responsable de l’animation travaille de façon progressive, avec une vision à
moyen et à long terme. Par exemple, lors des premiers dialogues, il est plus
pertinent de travailler sur la dimension affective et sociale puisque si celle-ci n’est
pas minimalement acquise, il est difficile de travailler les dimensions cognitive et
philosophique. De même, vouloir tout travailler et développer en même temps
n’est pas très productif puisqu’il y a une surcharge pour la personne responsable
de l’animation. Les Dialogues proposent différents outils et une structure pour
exploiter ces trois dimensions de façon progressive. Toutefois, les outils et la
structure ne suffisent pas à assurer une animation adéquate; l’animation doit
aussi s’appuyer sur le questionnement.

                     EXPLORATION                                                                                                                                                                9



La pratique du dialogue philosophique 

Comprendre,
expliquer et

valider
l’expérience

Réflexion

P
h

ilo
so

p
h

ie
P

h
ilo

so
p

h
ie

Dialogue

La pratique du dialogue philosophique (DP) met en interaction les jeunes pour réfléchir
en groupe en vue de comprendre, d’expliquer et de justifier leurs idées et leurs points de
vue sur leur expérience personnelle et collective. En ce sens, elle comporte trois
dimensions importantes : affective et sociale, cognitive et philosophique. 

Les DP se font généralement en cercle
afin de favoriser les contacts directs
entre les jeunes, ce qui permet le
développement d’habiletés affectives
et sociales ainsi que la co-construction
des idées et des points de vue.

La dimension affective
et sociale 

Co-construction
Collaboration
Ouverture 
Habiletés affectives 
et sociales

Respect
Échange
Entraide
Sécurité

Les DP encouragent les jeunes à
réfléchir sur différentes thématiques et à
développer des habiletés cognitives
grâce à la recherche, à l’organisation des
informations et au raisonnement. Ces
habiletés peuvent aussi être utilisées de
façon réflexive pour améliorer la
compréhension, l’explication et la
justification des idées et des points de
vue. 

La dimension cognitive

Habiletés cognitives 
Recherche
Raisonnement
Organisation de l’information
Métacognition, autocritique,
autocorrection 

La dimension philosophique
Les DP s’appuient sur des repères
philosophiques comme l’éthique,
l’esthétique, la logique, la métaphysique
et l’épistémologie pour favoriser la
compréhension, l’explication et la
justification des idées et des points de
vue sur l’expérience humaine.

Éthique (bien, bon, juste...)
Logique (cohérence, pertinence...)
Esthétique (beau, laid, apparence...)
Métaphysique (nécessaire,
essentiel...)
Épistémologie (vrai, valide, viable...) 

                    10                                                                                                                                                                 DIALOGUES



La dimension du dialogue s’appuie sur des questions qui mettent en place des
conditions sociales et affectives qui lui sont nécessaires. Ces questions
permettent de mettre en relation des idées et des personnes ou de favoriser la
mise en place d’un environnement d’écoute, d’ouverture et de collaboration. Par
exemple, des questions comme « Y a-t-il un lien entre ce que tu dis et ce que X a
dit? » ou « Quelqu’un voudrait ajouter quelque chose à l’idée…? » peuvent être
posées par l’animateur.rice pendant l’animation pour assurer le dialogue. 

La dimension de la réflexion, quant à elle, s’appuie sur des questions qui mettent
au défi de penser. En effet, les questions soutenant la réflexion forcent à dépasser
le simple partage d’impressions ou d’opinions pour construire des points de vue
plus élaborés. Elles favorisent la recherche et l’évaluation de différentes
informations et idées, l’organisation de ces informations et de ces idées ou
encore l’approfondissement des raisonnements. En ce sens, ces questions
assurent l’utilisation de plusieurs habiletés permettant de comprendre,
d’expliquer et de justifier les idées et les points de vue. Par ailleurs, le type de
question posée peut déboucher sur une utilisation créative de ces habiletés pour
comprendre, concevoir ou conceptualiser de nouvelles idées, sur une utilisation
prudente pour nuancer et explorer une diversité d’éléments ou encore sur une
utilisation critique pour justifier les différents points de vue et les mettre en
contexte. De plus, les questions soutenant la réflexion peuvent aider à prendre
conscience non seulement des idées et des points de vue, mais également du
processus y ayant mené. Ainsi est-il possible de faire de la métacognition* afin de
constater ce qui fonctionne ou non dans la réflexion pour la reproduire ou
l’ajuster. 

Le questionnement

Le questionnement est le moyen principal
qu’a la personne responsable de l’animation
pour assurer le déploiement des trois
dimensions d’un dialogue philosophique, soit
le dialogue, la réflexion et la philosophie. 

_________________________________________________________________________________________________________________________________

La métacognition mise en action par la pensée réflexive peut aussi porter sur les autres dimensions de la pensée qui mobilisent
les habiletés. En effet, elle peut s’appliquer à la pensée créative qui produit des idées originales et inventives, à la pensée vigilante
qui élabore des idées prudentes et prévoyantes et à la pensée critique qui construit des idées raisonnées et contextualisées.

*

                     EXPLORATION                                                                                                                                                                11



Enfin, la dimension philosophique s’appuie sur des questions qui permettent la
construction d’idées et de points de vue significatifs. En ce sens, les questions
soutenant la dimension philosophique poussent la discussion et la réflexion vers
la recherche et l’élaboration de repères spécifiques. Les enquêtes sur le bien, le
bon et le juste (dimension éthique), sur le vrai et le valide (dimension
épistémologique), sur le beau et le laid (dimension esthétique), sur la cohérence
et l’adéquat (dimension logique) ou sur l’essentiel et le nécessaire (dimension
métaphysique) fournissent des repères qui permettent de mieux comprendre et
de mieux justifier l’expérience humaine. Par exemple, une question d’animation
comme « Est-ce juste/valide/cohérent/nécessaire de…? » enracine la recherche
dans la dimension philosophique du dialogue.

Le questionnement soutient donc le dialogue, la réflexion et la philosophie de
différentes façons. Il le fait par la mise en relation de personnes et d’idées, par la
stimulation de la compréhension, de l’expression et de la justification des points
de vue, par la sollicitation d’habiletés de pensée, par la promotion de la
métacognition ainsi que par la recherche de critères significatifs. Chacune de ces
façons de soutenir ces trois dimensions se traduit en par six types de questions à
poser de façon soutenue et diversifiée lors de l’animation des dialogues
philosophiques (DP) : les questions générales d’animation, les questions de
compréhension, les questions de justification, les questions sur les habiletés de
pensée, les questions philosophiques et les questions métacognitives.  
L’animateur.rice  peut donc  poser des questions comme « Y a-t-il d’autres
définitions/raisons/causes/hypothèses pour expliquer…? », « Y a-t-il des
différences ou des ressemblances entre…? » ou « Peut-on dire que X et Y sont des
arguments contraires? », « Quel chemin notre réflexion a pris pour arriver à… »,
pour travailler la dimension réflexive du dialogue. 

                    12                                                                                                                                                                   DIALOGUES



Carte de questionnement 

 
Questions générales d’animation

Fonctions :
Établir des liens entre les idées et entre les
jeunes
Ouvrir et élargir le dialogue et la réflexion à
plusieurs possibilités
Susciter des réponses permettant
l’exploration

Exemples : 
Pourquoi? Sur quoi tu te bases pour…? 
Quelqu’un voudrait ajouter…?
Y a-t-il un lien entre ce que Julie dit et ce que tu
dis? Faites-vous un lien entre X et Y? 
À quoi pensez-vous quand…? 
Quelqu’un voudrait aider…? 

 
Questions philosophiques

 Fonctions :
Comprendre et justifier les idées et les
points de vue à partir de repères
philosophiques décrits précédemment

N. B. : Les questions philosophiques sont aussi
des questions de compréhension et de
justification, mais elles visent plus
particulièrement à éclairer l’expérience
humaine.
Exemples : 

Est-ce beau/laid…? Pourquoi? (esthétique) 
Est-ce acceptable/juste/bon/bien…? Pourquoi?
(éthique) Est-ce que c’est acceptable si tout le
monde ou personne…? Pourquoi? (éthique)
Est-ce cohérent/pertinent/logique…? Est-ce que
nous pouvons affirmer X et Y en même temps?
(logique)
Est-ce vrai/valide/viable/…? Comment fait-on pour
savoir que…? (épistémologie)
Est-ce nécessaire de…? Pourquoi? Qu’est-ce qui est
nécessaire? Qu’est-ce qui est essentiel dans…?
Pourquoi? (métaphysique)

 
Questions métacognitives

Fonctions :
Favoriser l’utilisation de la pensée critique
(raison et contexte) 
Favoriser l’utilisation de la pensée créative
(originalité et inventivité)
Favoriser l’utilisation de la pensée prudente
(nuance et exploration)
Favoriser l’utilisation de la pensée réflexive
(autocritique et autorégulation)

Exemples : 
Est-ce que notre raisonnement est applicable dans
tous les contextes?
Pourrions-nous envisager… autrement? Comment?
Y a-t-il autre chose que nous devrions considérer
pour…? Quoi? 
Y aurait-il des habiletés qui nous aideraient pour
répondre à…? Lesquelles? 
Comment avons-nous fait pour arriver à dire que…?
Quels éléments de contenu et quelles habiletés
avons-nous utilisés? 

 
Questions sur les habiletés de pensée

Fonctions : 
Solliciter une habileté de pensée en particulier
Préciser les réponses, le dialogue et la réflexion
par rapport à certains éléments
Peaufiner la compréhension et la justification

N. B. : Voir le schéma illustrant les habiletés de
pensée sollicitées dans les ateliers.
Exemples : 

Quelqu’un pourrait reformuler/donner un
exemple/comparer…?
Y a-t-il un présupposé, une généralisation abusive…
dans…? 
Y a-t-il des moyens pour…, des parties à…, des raisons
qui…?
Quelle place occupent les émotions/les valeurs
dans…?

 
Questions de compréhension

Fonctions : 
Établir une compréhension commune
Élaborer, exploser et décrire des idées, des
points de vue
Comprendre des situations ou des problèmes

Exemples : 
Qu’avez-vous compris de…?
Comment définiriez-vous…? Comment concevez-
vous…? 
Y a-t-il un problème/enjeu dans…? Lequel? En quoi
est-ce un problème? 
Quelles seraient la ou les causes, la ou les
conséquences…?
Comment décrire ou expliquer…? 

 
Questions de  justification

Fonctions : 
Justifier, appuyer et argumenter une idée, un
point de vue
Évaluer et valider les idées et les points de vue 
Identifier les limites et les contre-arguments

Exemples : 
Qu’est-ce qui permet de justifier…?
Pouvez-vous donner une raison/un critère…? Est-ce
une bonne raison? Pourquoi?
Êtes-vous en accord, en désaccord avec…?
Pourquoi?
Y a-t-il des limites, des conséquences à…?
Lesquelles? Pourquoi?
Y a-t-il des situations où ce que nous disons n’est
pas possible? 



Les habiletés de pensée

Deux catégories d’habiletés sont développées par les Dialogues : les habiletés
affectives et sociales ainsi que les habiletés cognitives. Les premières sont des
actions ou des opérations de la pensée qui permettent de réaliser des tâches
nécessitant l’affectivité (sentiments, émotions, valeur…) ou les interactions
sociales, ou du moins qui les facilitent. Par exemple, écouter est une habileté
affective et sociale qui facilite l’interaction avec les autres et qui demande
souvent un contrôle de ses émotions et de ses sentiments afin d’avoir des
réactions favorisant le dialogue et la réflexion. Les habiletés cognitives, quant à
elles, sont des actions ou des opérations de la pensée qui permettent de réaliser
des tâches intellectuelles. Par exemple, comparer est une habileté cognitive qui
permet d’identifier et de montrer des ressemblances et des similitudes entre
deux ou plusieurs éléments.

Même si les habiletés affectives, sociales et cognitives sont présentées comme
des opérations de nature différente, elles sont interdépendantes et
complémentaires, voire indissociables. En effet, les habiletés affectives et sociales
et les habiletés cognitives sont les deux faces d’une même pièce permettant
d’utiliser différents contenus pour penser et communiquer. Pour cette raison,
elles sont regroupées sous l’appellation d’habiletés de pensée. Les habiletés de
pensée sont essentielles à l’élaboration, à la justification et à l’expression des
idées et des points de vue puisque ce sont elles qui organisent et donnent forme
aux perceptions, aux émotions, aux sentiments, aux informations, aux croyances,
aux connaissances et autres éléments qui sont dans notre tête.

Les Dialogues ont pour objectifs de
permettre aux jeunes de dialoguer, de
réfléchir et d’apprendre à se connaître.
La poursuite de ces objectifs contribue
au développement d’habiletés qui leur
permettront de s’autodéterminer et de
prendre leur place dans la société. 

                    14                                                                                                                                                                   DIALOGUES



En ce sens, mieux comprendre et mieux maîtriser les habiletés qui permettent
de formuler, de justifier et d’affirmer des idées et des points de vue aide à mieux
communiquer, à mieux réfléchir et à mieux se connaître. C’est pour ces raisons
que les habiletés de pensée sont au cœur des guides Dialogues. Les ateliers qui
sont proposés dans la prochaine section s’assurent de mettre en action les
habiletés affectives, sociales et cognitives de diverses façons. Ainsi, que ce soit par
les différentes phases composant les ateliers ou par les questions qu’elle pose, la
personne responsable de l’animation invite les jeunes à utiliser certaines
habiletés ciblées et à en prendre conscience en vue de mieux comprendre leur
fonctionnement et leur utilité pour ainsi mieux les maîtriser.

Il importe donc que l’animation soit en mesure de faire découvrir aux jeunes les
habiletés de pensée et de stimuler leur utilisation. Le schéma suivant présente
les habiletés de pensée qui ont été ciblées pour dans le programme Dialogues –
Découverte. Bien entendu, il n’est pas question de travailler ou de présenter en
un seul atelier toutes ces habiletés en une seule fois, puisque cela apporterait
davantage de confusion et de surcharge cognitive pour les jeunes (peut-être
même pour la personne responsable de l’animation). Pour faciliter l’acquisition et
ainsi que le développement progressif et conscient de ces habiletés, chaque
atelier en cible deux (une affective et sociale et une cognitive). Il est suggéré de
les expliquer en début d’atelier, puis de les travailler grâce aux questions à poser
pendant l’atelier pour enfin réfléchir sur leur utilisation (et peut-être l’éclairer) lors
de la phase d’intégration en fin d’atelier. La personne responsable de l’animation
peut expliquer et donner des exemples en cours d’atelier afin de favoriser la
mobilisation des habiletés ciblées. D’autres habiletés sont aussi développées
dans chaque atelier. Toutefois, elles ne font pas nécessairement l’objet d’une
explication, d’une mobilisation et d’un retour systématique et formel.

                     EXPLORATION                                                                                                                                                                15



Catégoriser

Coopérer
Collaborer à la réalisation d’une 
tâche pour atteindre un objectif
commun

Évaluer

Considérer l’inverse d’une idée ou
d’une situation pour en voir la validité
ou pour en trouver d’autres

Reconnaître la place des émotions
Admettre que les émotions
influencent nos points de vue et
nos interactions 

Les habiletés de la pensée (HP)

1

DÉFINITION

Les habiletés de pensée sont

des opérations ou des actions

mentales faites dans le but de

réaliser des tâches précises de

la pensée. 

2

FONCTIONS DES HP 

Elles permettent de rechercher, 

de raisonner et d’organiser

l’information afin de comprendre,

d’expliquer et de valider nos

expériences et notre rapport au

monde qui nous entoure. 

Identifier un 
argument d’autorité/
popularité

Effectuer des actes
métacognitifs

Donner des causes/
conséquences

Reformuler 

Reconnaître l’attribution erronée
des caractéristiques d’un petit
nombre à un grand groupe

Respecter les autres et leur
point de vue

Accorder de la considération
aux personnes et à leurs idées
(malgré son désaccord)

Établir des
relations moyens-
fin

Donner des exemples/
contre-exemples
Illustrer ou contredire une idée
ou un point de vue à partir d’une
situation concrète

Examiner l’envers d’une
position

Identifier la généralisation abusive 

                    16                                                                                                                                                                   DIALOGUES



3

TYPES D’HP

Elles peuvent être cognitives (en

lien avec une tâche intellectuelle),

affectives (en lien avec une tâche

impliquant des émotions, des

sentiments ou des valeurs), et/ou

sociales (en lien avec des tâche

d’interaction avec les autres). 

CONTENUS DES HP

Elles utilisent différents contenus

(perceptions, émotions,

sentiments, valeurs, croyances,

informations, connaissances…)

afin de produire des idées et des

points de vue. 

4

Construire à partir des
idées des autres

Partir du point de vue de quelqu’un pour
élaborer et enrichir son propre point de vue

Donner des raisons
Exposer des repères/ principes pour

justifier  un point de vue

Affirmer ses idées
Manifester de façon explicite son point de vue

Écouter

Identifier les ressemblances ou
les différences entre deux

choses (idées, situations…)

Accepter la critique
raisonnable

Identifier la
double faute

S’autocorriger

Définir

Avoir un souci du
contexte

Considérer les circonstances dans
lesquelles s’inscrit une idée

Accepter la diversité des points de vue
Reconnaître qu’il y a plusieurs façons de

concevoir ou d’expliquer une situation

Établir des relations
parties-tout

Respecter les autres
et leur point de vue

Avoir des considérations
éthiques

Dégager des présupposés

Comparer/distinguer

Questionner
Interroger une idée ou

une situation pour
obtenir plus

d’explications ou une
meilleure

compréhension

Parmi l’ensemble des habiletés de pensée développées dans le programme , celles travaillées

explicitement dans ce guide sont accompagnées de leur définition. 

                     EXPLORATION                                                                                                                                                                17



Les pratiques de l’attention suivantes sont divisées en trois étapes. La première,
l’introduction, est la même pour toutes les pratiques. La deuxième étape, identifiée par
un titre, propose des pratiques qui utilisent différentes techniques. La troisième, le
retour, est aussi la même pour toutes les pratiques. Bien entendu, chacune de ces
étapes peut être modifiée ou bonifiée en fonction du contexte de la pratique (âge et
expérience des jeunes, durée, moment de la journée, etc.). La combinaison de ces trois  
étapes forme des pratiques de l’attention narrées faciles d’utilisation.  

Les pratiques de l’attention sont
essentiellement des moments
d’arrêt afin de prendre conscience
de ce qui est ici et maintenant.
Elles permettent de ressentir et de
reconnaître ses émotions, ses
sentiments et ses pensées afin de
pouvoir, éventuellement, les
apprivoiser et développer des outils
favorisant l’autodétermination. 

Nous allons prendre quelques minutes pour faire une pratique de l’attention
ensemble. Ça te permettra de regarder à l’intérieur de toi. Tu peux t’installer sur
ta chaise, les mains sur les genoux. Tu peux garder les yeux ouverts ou fermés.
L’important est que tu sois à l’aise. Si tu gardes les yeux ouverts, assure-toi de
ne pas regarder les autres pour ne pas les déranger ou les rendre mal à l’aise. Si
tu préfères ne pas faire la pratique de l’attention, garde le silence pour ne pas
déranger les autres qui désirent la faire.

Introduction
PREMIÈRE ÉTAPE

Les pratiques de
l’attention

                    18                                                                                                                                                                   DIALOGUES



LE SOUFFLE 

Prends trois grandes respirations. Imagine que
tu as une lampe de poche imaginaire pour
t’aider à explorer tout ton corps. Avec ta lampe
de poche, observe ce qui se passe dans tes
pieds. Quelle sensation as-tu? Tu peux
remonter la lampe de poche le long de tes
jambes, jusqu’à tes genoux, jusqu’à tes cuisses.
Comment ça va dans tes jambes? Remonte
jusqu’à ta taille et à ton ventre. Ressens-tu la
même chose? Maintenant, explore ton dos, tes
épaules, tout le haut du corps. Qu’est-ce que tu
remarques ici? Toujours avec ta lampe de
poche imaginaire, éclaire doucement tes
épaules, tes coudes, tes mains jusqu’au bout
des doigts. Quelles sont les sensations dans les
bras? Enfin, on va aller voir le cou, le visage,
toute la tête. Qu’est-ce qu’on remarque dans la
tête? Tu peux maintenant éteindre la lampe de
poche, mais tu peux la rallumer quand tu veux.

LA LAMPE DE POCHE

Pratiques de l’attention
DEUXIÈME ÉTAPE

Prends trois grandes respirations.
Porte ton attention sur le chemin
que fait l’air quand tu inspires, puis
quand tu expires. À quel endroit
dans ton corps sens-tu le plus l’air
de ton souffle? Remarque ce que tu
sens quand tu suis le chemin de
l’air qui entre et qui ressort. Fais
cela plusieurs fois, autant de fois
que tu veux.

                     EXPLORATION                                                                                                                                                                19



Remarque ta respiration naturelle, sans
rien forcer. Est-ce que tu sens la
respiration dans ton corps? Peut-être
que tu remarques la chaleur de l’air
dans ton nez… ou des mouvements
dans ton ventre… ou d’autres sensations
dans ton corps… Peut-être aussi que tu
ne ressens rien de spécial. Je t’invite à
choisir un endroit, n’importe lequel dans
ton corps, où tu vas observer ta
respiration aujourd’hui. Cet endroit, on
va l’appeler l’ancrage. Pour quelques
secondes, tu peux remarquer ce que fait
la respiration à cet endroit de ton corps.
Si d’autres pensées arrivent dans ta tête,
c’est normal. Ramène doucement ton
attention sur ton ancrage.

L’ANCRAGE PAR LA RESPIRATION

LES GRIMACES

Prends trois grandes respirations, puis
fais une grimace. En inspirant,
maintiens la grimace pendant
quelques secondes. Puis, relâche ton
visage. Tu peux essayer toutes sortes
de grimaces (la baboune, le visage
tout plissé, les joues gonflées, un
visage super souriant, etc.). Entre
chaque grimace, prends le temps
d’observer les sensations sur ton
visage. Tu peux faire cet exercice aussi
longtemps que tu veux.

                    20                                                                                                                                                                   DIALOGUES



Prends trois grandes respirations. Si tu
es à l’aise, ferme les yeux chaque fois
que je vais faire sonner la cloche et
garde-les fermés tant que la cloche
résonne. Ouvre-les quand tu
n’entends plus du tout le son de la
cloche. Si tu préfères garder les yeux
ouverts, laisse ta main baissée tant
que la cloche résonne et lève-la
doucement quand tu n’entends plus
du tout le son de la cloche.

* Tout autre instrument qui émet une
vibration continue (ex. : carillon,
triangle) peut être utilisé. Si le temps
le permet, faire circuler l’instrument
pour démystifier l’objet et assouvir la
curiosité.

LA CLOCHE* 

Prends trois grandes respirations. Je vais
brasser la boule de neige, puis
l’immobiliser. Observe ce qui se passe en
toi quand tu regardes les flocons qui
bougent. Observe ce qui se passe
maintenant qu’ils se déposent. Je vais le
faire plusieurs fois sans parler. Continue de
porter une attention à ce qui se passe en
toi tout en observant le mouvement des
flocons.

* Si le temps le permet, faire circuler la
boule de neige pour démystifier l’objet et
assouvir la curiosité.

LA BOULE DE NEIGE*

                     EXPLORATION                                                                                                                                                                21



LES MOUVEMENTS AU RALENTI

Retour
TROISIÈME ÉTAPE

Prends trois grandes respirations, puis, lentement, commence à tourner ta tête
d’un côté, jusqu’au bout, sans forcer. Puis, ramène ta tête au centre. Toujours en
respirant, tourne ta tête de l’autre côté sans forcer, doucement. Reviens au
centre. Maintenant, encore en portant une attention à ta respiration, lentement,
soulève tes deux mains jusqu’au-dessus de ta tête. Tout aussi lentement, laisse
tes deux mains redescendre. Maintenant que tu as bougé lentement comme ça,
tu peux remarquer ce qui se passe dans ton corps, dans ta tête, ton cou, tes bras,
tes épaules, etc.

Prends le temps de constater comment tu t’es senti.e pendant la pratique. Il n’y
a pas de bonne ou de mauvaise réponse, simplement comment tu t’es senti.e.
Maintenant, quand tu sens que tout ton corps est prêt, tu peux bouger
lentement. (Possibilité de prendre une dernière respiration plus lente, puis
d’ouvrir les yeux si on les avait fermés et de revenir avec le groupe.) Tu peux
refaire cette pratique en solo quand tu veux et autant de fois que tu le désires.

                    22                                                                                                                                                                   DIALOGUES



                     EXPLORATION                                                                                                                                                             23 

1. Titre et durée de l’atelier

Le guide Dialogues – Découverte offre des repères pour animer un dialogue
philosophique à travers différents ateliers. Il propose une formule simple et récurrente
pour faciliter son utilisation et pour s’adapter à différents contextes. Chaque atelier
aborde un thème spécialement ciblé en fonction du groupe d’âge et des intentions du
programme. Les ateliers du guide sont donc présentés selon une séquence en quatre
phases, reprise pour chacun des thèmes : la phase d’accueil, la phase d’activation, la
phase d’exploration et la phase d’intégration. Cette division des ateliers en différentes
phases favorise la variété dans les activités proposées ainsi que l’appropriation
progressive des habiletés nécessaires au dialogue philosophique. Il s’agit en ce sens
d’activités clés en main, mais qui peuvent être ajustées ou modifiées en fonction de
l’expérience de la personne responsable de l’animation ainsi que des centres d’intérêt et
des caractéristiques des jeunes. Dans chacune des fiches d’atelier, on trouve le titre et la
durée, les intentions pédagogiques, les descriptions des quatre phases ainsi que des
outils de questionnement. Les indications quant au thème, à la durée suggérée et au
matériel nécessaire sont mentionnées pour chaque phase. 

Voici un aperçu du contenu d’une fiche :

Le fonctionnement des ateliers 

2. Intentions pédagogiques
Proposer trois cibles
d’apprentissage :  

Un thème
Une habileté cognitive
Une habileté sociale ou
affective

N. B. : Il est important de
présenter et d’expliquer les
habiletés travaillées dans
l’atelier aux jeunes pour
favoriser leur développement
et leur prise de conscience. Se
référer au schéma Les
habiletés de pensée (p. 16-17). 

3. Phase d’accueil
Permettre à chaque
jeune de s’exprimer
et d’entrer en
relation
Prendre le temps
de se poser (faire
une pratique de
l’attention)
Établir un climat de
confiance et de
sécurité (établir les
règles ou les
réexpliquer)

4. Phase d’activation
Susciter l’intérêt et la motivation des jeunes
Donner un contexte initial
Favoriser l’appropriation de bases communes pour dialoguer et réfléchir



                  24                                                                                                                                                                 DIALOGUES

6. Phase d’intégration
Assurer un retour sur le
processus de dialogue et de
recherche ainsi que sur les
habiletés ciblées
Permettre à chaque jeune de
formuler son idée personnelle
sur le thème abordé

5. Phase d’exploration
Approfondir la
réflexion
thématique
Explorer différentes
pistes pour le
dialogue et la
réflexion
Mobiliser plus
spécifiquement les
habiletés ciblées

7. Carte de
questionnement et réseau
de questions

Proposer des questions
d’animation
supplémentaires
Diversifier et soutenir le
questionnement
Proposer différentes
pistes de dialogue et de
réflexion 



                    EXPLORATION                                                                                                                                                              25 

Il peut être intéressant de présenter aux jeunes de façon verbale et imagée les
différents moments de l’atelier, et ce, pour favoriser leur participation (entre
autres pour réduire le stress ou stimuler l’attention des jeunes ayant des
particularités psychologiques ou cognitives). Il est aussi suggéré d’avoir le
matériel suivant (s’il n’est pas accessible dans le local où se déroulent les ateliers)
pour faciliter l’animation et ajouter du dynamisme aux échanges : petit tableau
blanc, crayons effaçables à sec, feuilles, crayons et post-it. 

Même si le guide présente des ateliers clés en main, il n’est pas obligatoire de
suivre la démarche à la lettre. La personne responsable de l’animation peut
ajouter, enlever ou modifier des étapes et des questions en fonction de ses
centres d’intérêt, de son aisance, des particularités des jeunes et du groupe ou
du temps à sa disposition. Par exemple, elle peut faire ou non la pratique de
l’attention dans la phase d’accueil, inviter les jeunes à formuler des questions
dans la phase d’activation, faire réfléchir et discuter en petits groupes dans la
phase d’exploration ou proposer une création collective dans la phase
d’intégration.

De même, les ateliers peuvent être
réalisés dans l’ordre ou le désordre de
présentation du guide en fonction des
choix de la personne responsable de
l’animation et des jeunes, du contexte
de réalisation ou encore pour s’accorder
à l’actualité. En fait, le guide doit
soutenir des animations qui permettent
de mettre les jeunes et leurs idées en
relation et de mettre au défi de penser.
C’est entre autres pour cette raison qu’à
la suite de chaque atelier, des outils de
questionnement sont proposés pour
enrichir le dialogue et la réflexion. 





Les ateliers
DEUXIÈME SECTION



Phase d’activation Disposer les deux cerceaux au sol. Faire piger une
photo à chaque jeune, puis l’inviter à classer sa photo
dans les catégories « Sport » ou « Pas un sport ».

Est-ce un sport? Qu’est-ce qui te fait dire ça?
Est-ce que ça peut être un sport pour quelqu’un et pas
pour une autre personne? Pourquoi?
Qu’est-ce que c’est si ce n’est pas un sport?
A-t-on besoin d’une troisième catégorie? Si oui, ce
serait laquelle?
Si ce n’est pas un sport, qu’est-ce que ça prendrait
pour que ça le soit?

Donner la possibilité de faire se chevaucher les
cerceaux pour créer une troisième catégorie.

Est-ce vraiment du sport?

15 minutes

Photos et cerceaux (ou
autre accessoire pour
classer les images)

Inviter les jeunes à répondre tour à tour à la question
suivante :

As-tu déjà vu une performance sportive
incroyable, quelque chose que tu ne pensais pas
possible? Laquelle?

Pratique de l’attention suggérée : les mouvements au
ralenti

Phase d’accueil

Incroyable, mais vrai

5 minutes

Réfléchir à ce que représente le sport
et à ce qui permet de s’améliorerLe sport…

pour quoi
faire?
55-60 minutes

Donner des exemples et des
contre-exemples

Affirmer ses idées

                   28                                                                                                                                                                DIALOGUES



Phase d’intégration

Vrai ou faux… dans l’espace!
Inviter les jeunes à se déplacer à gauche si l’énoncé leur
semble plutôt vrai et à droite si, au contraire, il leur semble
plutôt faux.

Demander aux jeunes qui pensent que l’énoncé est plutôt
vrai de donner un exemple et aux jeunes qui pensent que
l’énoncé est plutôt faux de donner un contre-exemple.

Le sport…
… permet de rester en bonne santé.
… est difficile.
… nous permet de nous améliorer.
… nous aide à l’école.
… n’est pas possible pour certaines personnes.
… exige d’avoir de l’argent pour en faire.
… n’est pas nécessaire dans la vie.
… permet d’arrêter de réfléchir.
… permet de devenir plus intelligent.e.
… permet de mieux vivre nos émotions.

On bouge pour parler
de sport

30 minutes

Phase d’exploration

Faire un retour en groupe sur les habiletés de l’atelier. 
Est-ce qu’on a réussi à se parler? à s’écouter?
Est-ce qu’on a réussi à donner des raisons pour expliquer
notre façon de penser?
Est-ce que cela nous a permis de réfléchir ensemble?
Pourquoi?

Proposer aux jeunes de dessiner ou d’écrire
individuellement au sujet de la question suivante :

Quel sport aimes-tu ou n’aimes-tu pas pratiquer?

Inviter ensuite les jeunes à présenter aux autres leur dessin
ou leur rédaction.

T’en penses quoi?

10 minutes

Matériel créatif, papier,
crayons et feutres

EXPLORATION                                                                                                                                                            29 



Le sport… pour quoi faire?

Photos de Pexels

30                                                                                                                                                              DIALOGUES



Le sport… pour quoi faire?

Photos de Pexels

EXPLORATION                                                                                                                                                             31 



Carte de questionnement : Le sport… pour quoi faire?

32                                                                                                                                                              DIALOGUES

 
Questions générales d’animation 

Est-ce que vous aimez faire du sport?
Pourquoi?
Est-ce que quelqu’un aimerait dire
quelque chose au sujet du sport?
Pratiquer un sport, qu’est-ce que ça
change?
Y a-t-il un lien entre le sport et ce qu’on
vit dans notre vie de tous les jours?
Pourquoi dis-tu que le sport, c’est pour…?

 
Questions de justification

Sur quoi repose le choix de notre sport?
Est-ce qu’il existe de bonnes et de
mauvaises raisons de faire du sport? de
ne pas en faire?
Le sport est-il important/pas important?
Pourquoi?
Le sport est-il un bon moyen de
s’améliorer comme personne? Pourquoi?
Le sport peut-il nous nuire? Si oui,
comment? Si non, pourquoi?

 
Questions sur les habiletés de pensée

S’entraîner et faire du sport, est-ce la
même chose?
Est-on en train de présupposer que les
personnes qui ne font pas de sport sont…?
Quelles conséquences peut-il y avoir à
pratiquer un sport qu’on aime? qu’on
n’aime pas?
Qu’est-ce qui peut faire en sorte qu’on
décide d’essayer un nouveau sport?
(causes)
Suis-je la même personne si je change de
sport? (établir des relations parties-tout)

 
Questions de compréhension

C’est quoi, le sport? À quoi ça sert?
Qu’est-ce qui distingue les sports des
jeux? des loisirs? etc.
D’après vous, est-ce que certains sports
sont meilleurs que d’autres?
Si l’on change de pays, le sport se définit-
il de la même manière?
Est-ce que tout le monde peut faire du
sport? Les bébés? Les enfants? Les
parents? Les personnes âgées? etc. 

 
Questions philosophiques

Pouvez-vous nommer un sport qui
serait…

beau? laid?
bon? mauvais?
juste? injuste?
nécessaire? pas nécessaire?
logique? pas logique?

Comment peut-on savoir qu’on aime
vraiment notre sport?

 
Questions métacognitives

Si l’on devait inventer un sport idéal,
comment serait-il?
À quoi ressemblerait le monde sans les
sports?
Est-ce toujours vrai que pratiquer un
sport est une bonne/mauvaise chose?
Y a-t-il quelque chose dont on n’a pas
discuté en parlant de nos raisons de
faire du sport?
On a trouvé plusieurs exemples qui
montrent que le sport nous permet de
nous améliorer. Peut-on trouver un
contre-exemple?



INDEX

Réseau

de questions

Le sport

Ajoutez autant de 
« Pourquoi? » que

vous voulez!

Faut-il chercher à
performer?

Qu’est-ce que la
performance? Qu’est-
ce que ça demande?

Le sport peut-il
nous changer?

Le sport doit-il
avoir un but?

Existe-t-il différents
types de sports?

Qu’est-ce qu’être
meilleur.e? pire?

Qu’arrive-t-il si on ne
cherche pas à

performer? Le sport peut-il nous
rendre heureux.se?

malheureux.se?

Le sport peut-il nous
permettre de nous

améliorer? Ou, à l’inverse,
de nous empirer?

Est-ce qu’on peut faire
du sport même en
n’aimant pas ça?

Est-ce qu’on peut
faire du sport pour
gagner? perdre?

Est-ce qu’on peut faire
du sport pour se sentir

bien? mal? mieux?
pire?

Est-ce qu’on peut
faire du sport pour

le plaisir?

Est-ce qu’on peut
faire du sport pour

rien?

Comment classer les
différents sports? Selon

quels critères?

Pourquoi existe-t-il
autant de sports

différents?

Qu’est-ce qui fait qu’on
aime plus un sport
plutôt qu’un autre?

EXPLORATION                                                                                                                                                             33 



Phase d’activation Animer un tour de parole pour chaque élément.
En réfléchissant à qui tu es, à ta personnalité, dis-nous
ce que tu serais si tu étais…

… une plante (fleur, arbre, etc.).
... une ville.
... un vêtement.
... un.e artiste.
... un objet.

Pourquoi? Qu’y a-t-il dans ce que tu as nommé qui te
ressemble ou te correspond?

Si tu étais…

10 minutes

Post-it et crayons

Inviter les jeunes à répondre tour à tour à la question
suivante :

Si tu étais un superhéros ou une superhéroïne, qui
choisirais-tu?

Pratique de l’attention suggérée : le scan corporel

Phase d’accueil

Moi, superhéros ou
superhéroïne

5 minutes

Réfléchir au thème de l’identitéQui suis-je?
55-60 minutes

Donner des raisons

Affirmer ses idées

Pratique de l'attention

Être soi-même

30 minutes

Phase d’exploration Présenter aux jeunes le nuage de mots sur l’identité.

Inviter les jeunes à répondre aux questions suivantes : 
Y a-t-il des mots que vous ne comprenez pas?
Quelqu’un peut l’expliquer? 
Parmi les mots suivants, lequel est le plus important
pour vous définir, pour dire qui vous êtes ou pour que
quelqu’un sache qui vous êtes? Pourquoi? 

Y a-t-il d’autres mots importants? Pourquoi?
Parmi les mots suivants, lequel est le moins important
pour vous définir, pour dire qui vous êtes ou pour que
quelqu’un sache qui vous êtes? Pourquoi? 

Y a-t-il d’autres mots moins importants? Pourquoi?

34                                                                                                                                                            DIALOGUES



Phase d’intégration

Y a-t-il des mots qui ne sont pas en lien avec qui tu es?
Pourquoi? 
Y a-t-il des mots qui ne sont pas dans le nuage, mais que
tu trouves importants pour dire qui tu es? Pourquoi?
Si on enlève vos goûts, vos centres d’intérêt (reprendre
quelques mots du nuage), seriez-vous les mêmes
personnes? Pourquoi?
Comment faites-vous pour savoir qui vous êtes
personnellement? 
Est-ce possible de ne pas se connaître personnellement?
Pourquoi? 
Est-ce qu’on se connaît de la même façon que l’on
connaît les autres? Pourquoi? 

Être soi-même

30 minutes

Phase d’exploration

Faire un retour en groupe sur les habiletés de l’atelier. 
Est-ce qu’on a réussi à dire ce qu’on voulait dire (affirmer
ses idées)? 
Est-ce qu’on a donné des raisons?
Est-ce que cela nous a permis de réfléchir ensemble?
Pourquoi?

Proposer aux jeunes de dessiner ou d’écrire
individuellement au sujet de la question suivante : 

Qui es-tu? Qu’est-ce qui permet de dire qui tu es? 

Inviter ensuite les jeunes à présenter aux autres leur
dessin ou leur rédaction.

T’en penses quoi?

10 minutes

Matériel créatif, papier,
crayons et feutres

EXPLORATION                                                                                                                                                             35 



Qui suis-je?

36                                                                                                                                                              DIALOGUES



37                                                                                                                                                              DIALOGUES



Carte de questionnement : Être soi-même

EXPLORATION                                                                                                                                                            38 

 
Questions générales d’animation 

Quelqu’un aimerait dire quelque chose
au sujet de l’identité?
Comment peut-on découvrir qui l’on
est?
Y a-t-il un lien entre nos goûts et notre
identité?
Y a-t-il un lien entre notre personnalité
et notre identité?
Y a-t-il un lien entre se connaître soi-
même et être soi-même?

 
Questions de compréhension

Qu’est-ce qu’être soi-même?
Est-ce être authentique?
Est-ce faire semblant?
Est-ce avoir raison?
Est-ce tromper?
Est-ce connaître ses limites?
Est-ce connaître son potentiel?
Est-ce agir selon ses valeurs?
Est-ce agir comme les autres?

Est-ce qu’on peut choisir notre identité?

 
Questions de justification

Est-ce que c’est vraiment important d’être
soi-même? Pourquoi?
Est-ce que ça change quelque chose de
savoir qui l’on est réellement?
Quand on fait quelque chose qui nous
ressemble/ne nous ressemble pas, peut-il
y avoir des conséquences? Si oui,
lesquelles?
Apprendre à connaître les autres, est-ce
que ça me permet d’apprendre à me
connaître moi-même? Si oui, comment? Si
non, pourquoi?

 
Questions sur les habiletés de pensée

Qu’est-ce qui fait qu’on peut être/ne
peut pas être soi-même? (causes)
De quoi suis-je fait? (établir des
relations parties-tout)
À quoi ça sert d’être soi-même? (établir
des relations moyens-fins)
Présuppose-t-on que c’est toujours
mieux d’être soi-même?
Sur quels critères se base-t-on pour dire
qu’on est vraiment soi-même? 

 
Questions philosophiques

Est-ce qu’être soi-même, ça peut
être…

beau? laid?
juste? injuste?
bien? mal?
logique? pas logique?
nécessaire? pas nécessaire?
suffisant? pas suffisant?

Est-ce que se connaître soi-même, ça
fait nécessairement de nous une
meilleure personne?

 
Questions métacognitives

Est-ce toujours vrai qu’être soi-même,
c’est…?
Y a-t-il autre chose que nous devrions
dire au sujet d’être soi-même?
Si des machines pouvaient dire à notre
place quand on est vraiment soi-même
et quand on ne l’est pas, qu’est-ce que
ça changerait dans nos vies?
Comment a-t-on fait pour arriver à dire
qu’être soi-même, c’est…?



INDEX

Réseau

de questions

Être soi-même

Ajoutez autant de 
« Pourquoi? » que

vous voulez!

Puis-je déterminer
qui je suis?

Y a-t-il des parties de
mon identité que j’ai/je

n’ai pas le pouvoir de
changer?

Mon identité peut-
elle changer?

Si je ne suis pas
moi-même, alors

qui suis-je?

Comment fait-on
pour savoir qui l’on

est?

Y a-t-il des éléments de
nous qui restent toujours

pareils? qui changent
constamment?

Et si on pouvait devenir
quelqu’un d’autre, est-
ce que cela changerait

quelque chose?

Est-on la même
personne du début à la

fin de notre vie?

Quand faut-il changer?
Quand faut-il rester soi-

même?

Faut-il toujours être
soi-même? Faut-il

plutôt se dépasser?

Est-ce possible
d’être toujours soi-

même?

Est-ce possible de
se mentir à soi-

même?Faut-il se perdre
pour mieux se

retrouver?

Que veut dire
l’expression 

« apprendre à se
connaître »?

Est-ce possible de
se tromper sur soi-

même?

Est-ce que les autres
peuvent m’aider à me

connaître moi-
même?

39                                                                                                                                                              DIALOGUES



Phase d’activation Créer trois espaces au sol : FÉMININ, PARTAGÉ et
MASCULIN.

Distribuer des photos aux jeunes, puis les inviter à
classer leurs photos en les plaçant dans l’espace
correspondant.

À quelle catégorie chaque photo appartient-elle?

Animer la réflexion de façon à identifier et à examiner
les critères utilisés dans le classement.

Pourquoi avoir choisi cette catégorie plutôt qu’une
autre?
Est-ce toujours vrai que… correspond au féminin? au
masculin?

Offrir la possibilité de changer les photos de catégorie
en cours de route.

Selon vous, y a-t-il des photos qui pourraient être
changées de place?

Féminin et masculin en
photographies

15 minutes

Photos

Inviter les jeunes à répondre tour à tour à la question
suivante :

Quel endroit dans le monde aimerais-tu voir un
jour?

Pratique de l’attention suggérée : le souffle

Phase d’accueil

Ailleurs

5-10 minutes

Réfléchir à la notion de genreMon genre
50-55 minutes Repérer la généralisation abusive

Respecter les autres et leur point de vue

EXPLORATION                                                                                                                                                             40 



Phase d’intégration

Dessiner au sol une échelle graduée : toujours vrai,
généralement vrai, parfois vrai, parfois faux, généralement
faux, toujours faux.

Demander aux jeunes d’inscrire leur nom sur un post-it.

Inviter les jeunes à placer leur post-it sur l’échelle pour
chaque affirmation en leur demandant de justifier leur choix
(pourquoi?).

Animer la réflexion de manière à faire ressortir les
différences de points de vue afin de dégager les
généralisations abusives (ex. : demander des contre-
exemples ou des situations où ça ne s’applique pas).

Affirmations sur l’apparence, le genre et l’identité
Les égoportraits (selfies), c’est plus pour les filles.
Les gars peuvent porter du maquillage tout en ayant un air
masculin.
Un gars a plus l’air d’un gars quand il est à côté d’une fille.
C’est aussi important pour un gars que pour une fille de
bien s’habiller.
Il y a des sortes de photos pour les gars et des sortes de
photos pour les filles.
Si l’on est une fille, mais qu’on s’habille plus comme un gars,
on est homosexuelle.
Si l’on est un gars et qu’on s’habille trop bien, on est
homosexuel.
Les gens jugent d’après l’apparence.
Mon style vestimentaire sert à exprimer mon genre.
Mon style vestimentaire sert à exprimer mon identité.

Vrai, pas vrai

20 minutes

Post-it, papier et feutres

Phase d’exploration

Faire un retour en groupe sur les habiletés de l’atelier. 
Est-ce qu’on a respecté les autres et les différents points de
vue?
Est-ce qu’on a réussi à repérer des généralisations abusives?
Est-ce que cela nous a permis de réfléchir ensemble?
Pourquoi?

Proposer aux jeunes de dessiner ou d’écrire
individuellement au sujet de la question suivante : 

Notre apparence détermine-t-elle notre genre?

Inviter ensuite les jeunes à présenter aux autres leur dessin
ou leur rédaction.

T’en penses quoi?

10 minutes

Matériel créatif, papier,
crayons et feutres

41                                                                                                                                                              DIALOGUES



Mon genre

Photos de Pexels

EXPLORATION                                                                                                                                                             42 



Mon genre

Photos de Pexels

43                                                                                                                                                              DIALOGUES



 
Questions générales d’animation

Quelqu’un aimerait dire quelque
chose au sujet des genres?
Pourquoi le genre? Pourquoi ça
existe?
Y a-t-il un lien entre genre et
apparence?
Y a-t-il un lien entre genre et
identité?

 
Questions de compréhension

Qu’est-ce que le genre?
À quoi reconnaît-on le genre d’une
personne?
Le genre est-il reflété par l’apparence?
Peut-on décider de notre genre?
Qu’est-ce que notre genre change?

 
Questions de justification

 
Questions métacognitives

 
Questions philosophiques

Est-ce que le genre d’une personne a de
l’importance? Si oui, laquelle? Si non,
pourquoi?
Est-ce important de réfléchir sur notre
genre? Pourquoi?
Qu’est-ce qui fait qu’on identifie ce qu’on
voit à un genre plutôt qu’un autre?
Y a-t-il quelque chose que l’on peut
identifier exclusivement au féminin? au
masculin? Comment pouvez-vous
justifier cela?

Si les genres n’existaient pas, à quoi
ressemblerait le monde?
Ce qu’on dit sur le genre, est-ce
applicable dans tous les contextes?
Y a-t-il quelque chose qu’on a oublié de
prendre en considération dans notre
réflexion sur le genre?
Comment avons-nous fait pour arriver à
dire que le genre, c’est…?

Est-ce une bonne/mauvaise chose de
remettre son genre en question?
Comment sait-on qu’on ne se trompe
pas sur notre propre genre?
Les genres sont-ils nécessaires?
Quand est-il préférable de changer/de
ne pas changer de genre?
Changer de genre peut-il être juste?
injuste?

Carte de questionnement : Mon genre

 
Questions sur les habiletés de pensée

Y a-t-il une distinction à faire entre genre
et sexe, genre et orientation sexuelle, etc.?
Est-ce toujours vrai que le genre fait partie
de l’identité d’une personne? (présupposé)
Pour quelles raisons pourrait-on vouloir
changer de genre?
Quelles conséquences peut-il y avoir à
changer de genre?
Peut-on comparer le genre à l’âge, à la
nationalité, à la personnalité, etc.?

EXPLORATION                                                                                                                                                                          44 



INDEX

Réseau

de questions

Le genre

Ajoutez autant de 
« Pourquoi? » que

vous voulez!

Comment je peux savoir
avec certitude que je

veux changer de genre?

Faut-il choisir
son genre?

Changer de genre,
qu’est-ce que ça

implique?

Comment être
bien dans son

genre?

Quel est
mon genre?

Sur quoi l’expression
de mon genre a-

t-elle un effet?

Mes relations vont-
elles changer?

Si je change mon
genre, suis-je encore la

même personne?

Est-ce possible
d’être toujours soi-

même?

Est-ce possible de
se mentir à soi-

même?

Faut-il s’accepter
comme on est?

Puis-je n’avoir
aucun genre? Mon genre change-t-il

la relation que j’ai avec
moi-même?

Mon genre doit-il
refléter qui je suis?

Faut-il exprimer
son genre?

45                                                                                                                                                              DIALOGUES



Phase d’activation Écrire le mot « bonheur » au centre d’un carton (ou
d’un tableau ou d’une feuille, selon le matériel
disponible). 

Inviter les jeunes à dire à quoi leur fait penser le mot
« bonheur ». Leur demander d’écrire leur réponse (en
un mot) sur le carton. 

Inviter les jeunes à établir un lien entre leur mot et
d’autres mots sur le carton, puis à tracer une ligne
pour marquer ce lien.

Refaire l’exercice afin qu’il y ait plusieurs mots reliés
ensemble.

Étoile de mots

10-15 minutes

Photos

Inviter les jeunes à répondre tour à tour à la question
suivante :

Si un génie te permettait de faire un seul souhait,
qu’est-ce que ce serait? 

Pratique de l’attention suggérée : l’ancrage par la
respiration

Phase d’accueil

Le génie

5-10 minutes

Réfléchir à la réussite et au bonheurRéussir 
et être
heureux?
55-60 minutes

Faire des métaphores

Coopérer

EXPLORATION                                                                                                                                                            46 



Phase d’intégration

Inviter les jeunes à indiquer leur accord ou leur désaccord.

On est heureux.se quand…
… on réussit/échoue quelque chose. Pourquoi?
… on a des ami.e.s/personne autour de nous. Pourquoi?
… on est riche/pauvre. Pourquoi?
… on est belle.au/laid.e. Pourquoi?
… on est populaire. Pourquoi?
… on est au travail. Pourquoi?
… on m’oblige à faire quelque chose. Pourquoi?
… on n’a rien à faire. Pourquoi?
etc.

Inviter les jeunes à écrire une métaphore pour exprimer
leur conception du bonheur, puis leur demander
d’expliquer leur métaphore. Les inviter à faire un petit
dessin de leur métaphore sur le carton de la phase
d’activation.

Exemple : Le bonheur, c’est comme les oiseaux qui
chantent au printemps. Ça rend joyeux.se d’entendre les
oiseaux et de sentir l’air frais. 

Les métaphores du
bonheur

25 minutes

Papier et crayons

Phase d’exploration

Faire un retour en groupe sur les habiletés de l’atelier. 
Est-ce qu’on a réussi à coopérer, à travailler ensemble?
Avez-vous des exemples? 
Est-ce qu’on a réussi à trouver des métaphores? Est-ce que
cela a servi à quelque chose?
Est-ce que cela nous a permis de réfléchir ensemble?
Pourquoi?

Proposer aux jeunes de dessiner ou d’écrire
individuellement au sujet de la question suivante :

Qu’est-ce que le bonheur?

Inviter ensuite les jeunes à présenter aux autres leur dessin
ou leur rédaction.

T’en penses quoi?

10 minutes

Matériel créatif, papier,
crayons et feutres

47                                                                                                                                                              DIALOGUES



 
Questions générales d’animation 

Quand vous entendez le mot «
bonheur », à quoi cela vous fait-il
penser?
Quand vous pensez à l’idée du
bonheur, que voyez-vous?
qu’imaginez-vous?
Quelqu’un aimerait dire quelque
chose au sujet du bonheur?
Pourquoi dis-tu que le bonheur,
c’est…?

 
Questions de compréhension

Faut-il chercher à être heureux.se?
Peut-on être heureux.se et malheureux.se
en même temps?
Faut-il chercher à réussir? à avoir du
succès?
Qu’est-ce que l’échec?
La réussite sert-elle à quelque chose? Si
oui, à quoi? Si non, pourquoi?

 
Questions de justification

 
Questions métacognitives

 
Questions philosophiques

Qu’est-ce que c’est, être heureux.se? 
À quoi reconnaît-on le bonheur?
À partir de quand une réussite est-elle
vraiment une réussite? Avez-vous des
exemples?
Y a-t-il un contre-exemple qui
montrerait que le bonheur/la réussite,
ce n’est pas…?
Sur quoi on se base pour dire que… fait
partie de la réussite? du succès? du
bonheur?

Si on pouvait être heureux.se/réussir en
claquant des doigts, comment serait la
vie?
Est-ce toujours vrai que le bonheur, c’est…?
Que la réussite, c’est…? Pourquoi?
Quels exemples et éléments a-t-on utilisés
pour définir le bonheur/la réussite? Aurait-
on pu se fier à autre chose et définir le
bonheur autrement?
Quand on parle du bonheur/de la réussite,
qu’est-ce qui est le plus important?

Y a-t-il des
bonheurs/réussites/succès… 

beaux? laids?
justes? injustes?
bons? mauvais?
logiques? pas logiques?
nécessaires? pas nécessaires?
suffisants? pas suffisants?

Comment sait-on vraiment qu’on est
heureux.se? qu’on a réussi quelque
chose? qu’on a du succès?

Carte de questionnement : Réussir et être heureux? 

 
Questions sur les habiletés de pensée

La réussite est-elle toujours une bonne
chose? (présupposé)
Recherche-t-on toujours le bonheur?
(présupposé)
Qu’est-ce qui fait qu’on est heureux.se?
(causes)
Qu’est-ce qui fait qu’on réussit? (causes)
Si le bonheur/la réussite était un animal,
ce serait lequel? (métaphore)

EXPLORATION                                                                                                                                                                                         48



Réseau

de questions

Réussir et 
être heureux? 

Ajoutez autant de 
« Pourquoi? » que

vous voulez!

Qu’est-ce que
l’échec?

Choisit-on
toujours ce qui

nous arrive?

Qu’est-ce que
réussir?

Peut-on réussir
sa vie?

Peut-on être
heureux.se?

La réussite et l’échec :
est-ce que ce sont

deux opposés?

Faut-il avoir un
objectif pour

réussir?

Qu’est-ce que ça
prend pour

réussir?

Est-ce correct
d’être

malheureux.se?

Pourquoi dit-on qu’il faut
profiter du moment

présent? Y a-t-il un lien
avec le bonheur?

Qu’est-ce que
ça prend pour

échouer?

Qu’est-ce qu’il y a
d’autre que la

réussite dans la vie?

Est-ce correct de
ne pas vouloir

réussir?

La réussite dépend-
elle de la chance?

Faut-il du talent
pour réussir?

Peut-il exister une
méthode pour

réussir?

Qu’est-ce que ça
prend pour être

heureux.se?

Qu’est-ce qui arrive
si l’on ne réussit pas
sa vie? dans la vie?

Peut-on choisir
d’être heureux.se?

Si l’on change
d’objectif, est-ce que ça

veut dire qu’on a
échoué?

Y a-t-il une
différence entre
réussir sa vie et

réussir dans la vie?

49                                                                                                                                                                                                   DIALOGUES



Phase d’activation Faire piger à chaque jeune une photo, puis inviter les jeunes,
à tour de rôle, à montrer leur image.

Animer une discussion en plénière.
Est-ce qu’il y a un lien entre la photo et l’amour? Lequel? 
Est-ce que cette image vous fait penser à autre chose? À
quoi? 
Quelles émotions peut-on ressentir devant cette image?
Pouvez-vous trouver l’inverse parmi les autres photos?
Est-ce que les deux photos peuvent être vraies en même
temps?

Citations imagées

15 minutes

Photos imprimées,
tableau et feutres

Inviter les jeunes à répondre tour à tour à la question
suivante :

Si une célébrité tombait amoureuse de toi, qui voudrais-
tu que ce soit? 

Pratique de l’attention suggérée : la cloche

Phase d’accueil

5-10 minutes

Réfléchir sur les relations amoureusesEn amour…
pour vrai?
55-60 minutes

Tables des matières

Distinguer/comparer

Reconnaître la place des émotions

Phase d’exploration
En fonction de l’intérêt des jeunes ou de la personne
responsable de l’animation, choisir un exercice ou un plan de
discussion.

Plan de discussion : Qu’est-ce qu’aimer?
Y a-t-il des choses que vous aimez? Comment le savez-
vous?
Y a-t-il des animaux que vous aimez? Comment le savez-
vous?
Y a-t-il des personnes que vous aimez? Comment le savez-
vous?
Connaissez-vous des personnes qui s’aiment? Qu’est-ce qui
vous fait penser qu’elles s’aiment? 
Connaissez-vous des personnes qui sont en amour? Qu’est-
ce qui vous fait penser qu’elles sont en amour?

EXPLORATION 50



Phase d’intégration

Y a-t-il une différence entre aimer et être en amour?
Y a-t-il une différence entre aimer et apprécier?
Y a-t-il différentes sortes d’amour?
À quoi reconnaît-on l’amour?
Qu’est-ce qu’aimer?

Exercice : Distinguer aimer d’être en amour 
Selon vous, quels sont les mots qui conviendraient le
mieux dans chacun des cas suivants?

     │ Aiment │ Sont en amour avec
Certaines personnes […] les animaux.
Certaines personnes […] les animaux.
Certaines personnes […] l’argent.
Certaines personnes […] leur vélo.
Certaines personnes […] leur amoureux.se.
Certaines personnes […] tout le monde.
Certaines personnes […] le chocolat.
Certaines personnes […] leur école.
Certaines personnes […] les beaux gestes.
Certaines personnes […] leurs ami.e.s

Aimer

25 minutes

Phase d’exploration

Faire un retour en groupe sur les habiletés de l’atelier. 
Est-ce qu’on a fait une place à nos émotions pendant
notre réflexion? Quand?
Est-ce qu’on a distingué et comparé? Avez-vous des
exemples?
Est-ce que cela nous a permis de réfléchir ensemble?
Pourquoi?

Proposer aux jeunes de dessiner ou d’écrire
individuellement au sujet de la question suivante :

Pour moi, l’amour, c’est…

Inviter ensuite les jeunes à présenter aux autres leur
dessin ou leur rédaction.

T’en penses quoi?

10 minutes

Matériel créatif, papier,
crayons et feutres

51 DIALOGUES



En amour… pour vrai?

Photos de Pexels

EXPLORATION 52



En amour… pour vrai?

Photos de Pexels

53 DIALOGUES



Carte de questionnement : Les relations amoureuses

EXPLORATION 54

 
Questions générales d’animation 

Est-ce que quelqu’un aimerait dire
quelque chose au sujet de l’amour?
Pourquoi dis-tu que l’amour, c’est…, ce
n’est pas…?
Qu’est-ce que ça fait d’aimer une
personne?
Y a-t-il un lien entre aimer et désirer?
Y a-t-il un lien entre l’amour et le
bonheur?

 
Questions de compréhension

En quoi l’amour est-il différent de l’amitié? 
Est-ce que tout le monde définit l’amour de
la même façon?
Décide-t-on de qui l’on tombe
amoureux.se?
Est-ce qu’on peut aimer et détester en
même temps?
Est-ce que l’amour peut nous rendre
libre/moins libre?

 
Questions de justification

Est-ce que l’amour peut justifier nos
comportements? Si oui, lesquels et
pourquoi? Si non, pourquoi?
À quoi reconnaît-on l’amour? Avez-vous
des exemples? des contre-exemples?
Croyez-vous à l’amour? Pourquoi?
Est-ce que l’amour peut faire ressortir le
meilleur/le pire de soi-même? Avez-vous
des exemples? des contre-exemples?

 
Questions sur les habiletés de pensée

Qu’est-ce qui fait qu’on tombe en amour?
Est-ce que quelqu’un a une hypothèse?
Être amoureux.se, est-ce nécessairement
vouloir être en couple? (présupposé)
Quand on tombe amoureux.se, quelles
peuvent être les causes? les
conséquences?
Est-ce qu’on tombe amoureux.se d’une
personne parce qu’elle est belle ou si on
trouve une personne belle parce qu’on est
en amour avec elle?

 
Questions philosophiques

Comment sait-on qu’on aime? qu’on est
en amour? qu’on n’est pas en amour?
Y a-t-il des amours qui sont…

belles/laides?
justes? injustes?
bonnes? mauvaises?
logiques? pas logiques?
nécessaires? pas nécessaires?
suffisantes? pas suffisantes?

Peut-on apprendre à aimer?
Y a-t-il de bonnes et de moins bonnes
manières d’aimer?

 
Questions métacognitives

Est-ce toujours vrai que l’amour est
bon/mauvais pour nous?
Y a-t-il quelque chose que nous n’avons
pas encore dit au sujet de l’amour?
Comment avons-nous fait pour arriver à
cette définition de l’amour? Aurait-on pu
prendre un autre chemin, vers une
définition différente?
Et si nous vivions dans un monde sans
amour, à quoi cela pourrait-il
ressembler?



INDEX

Réseau

de questions

Aimer

Ajoutez autant de 
« Pourquoi? » que

vous voulez!

Y a-t-il des choses
inacceptables dans

les relations?

Tout est-il possible,
pourvu qu’il y ait
consentement?

Quelle image avons-
nous de l’amour?

Qu’est-ce
qu’un couple?

Aimer et désirer,
est-ce pareil?

À partir de quand
doit-on parler de viol

ou d’agression?

Qu’est-ce qu’être
romantique?

Pourquoi choisir un
partenaire plutôt

qu’un autre?

Peut-on aimer sans vouloir
s’engager? Qu’est-ce que

l’engagement?

Comment sait-on
avec certitude ce

qu’on veut vraiment?

Peut-on aimer
deux personnes

en même temps?
Les âmes sœurs
existent-elles?

Sommes-nous
fait.e.s pour vivre en

couple?

Peut-on aimer sans
vouloir être en

couple?

Qu’est-ce que ça
prend pour vivre en

couple?

Les relations amoureuses
fonctionnent-elles selon

certaines règles?
Lesquelles?

Qu’est-ce que la jalousie?
Est-elle acceptable?
nécessaire? bonne?

mauvaise? utile? inutile?

Qu’est-ce que la
fidélité? Est-ce

important?

55 DIALOGUES



Phase d’activation

Drôle ou pas drôle?

15 minutes

Photos, corde, papier et
crayons

Inviter les jeunes à répondre tour à tour à la question
suivante :

Qu’est-ce qui te fait rire chaque fois?

Pratique de l’attention suggérée : la grimace

Phase d’accueil

5-10 minutes

Réfléchir au rire et à l’humourDrôle ou
pas drôle?
50-55 minutes

Examiner l’envers de la position

Construire à partir des idées des autres

Faire trois cercles au sol avec la corde et les identifier :
drôle, pas drôle, autre. 

Montrer les photos aux jeunes et les inviter à dire

lesquelles, à leur avis, sont drôles ou pas drôles ou encore

doivent être placées dans la catégorie autre.

Animer la discussion en plénière de manière à favoriser
la co-construction.

Pourquoi c’est drôle? Pourquoi rit-on? Pourquoi on ne

rit pas? (chercher la cause)

Êtes-vous en accord ou en désaccord avec cette idée-

là? Pourquoi?

Est-ce que ça, c’est une bonne raison de rire?

Pourquoi?

Comment peut-on savoir si quelque chose est drôle?

Est-ce que ça vous est déjà arrivé de ne pas trouver

drôle quelque chose que les autres trouvaient drôle?

Ou de trouver drôle quelque chose que les autres ne

trouvaient pas drôle?

Inviter les jeunes à changer les photos de place au fur et
à mesure que la réflexion progresse.

EXPLORATION 56



Phase d’intégration

Inviter chaque jeune à aller chercher ou à identifier un objet
ou une image qu’il trouve vraiment drôle. 

Les inviter ensuite à répondre aux questions à partir des
objets ou images rassemblés. 

Favoriser la co-construction (Est-ce que tu fais un lien avec
ce que X a dit? Pourquoi?)

Demander aux jeunes de donner eux-mêmes la parole de
façon équitable aux autres. 

Est-ce que tout peut être drôle? Y a-t-il certaines choses qui
ne sont pas drôles?
Qu’est-ce qui fait qu’une chose est drôle ou pas? plus ou
moins drôle?
Est-ce que c’est ça (l’objet) qui est drôle ou si c’est juste nous
(le sujet) qui le trouvons drôle?
Est-ce qu’il y a des choses qui sont drôles maintenant, mais
qui pourraient arrêter d’être drôles un jour? Avez-vous des
exemples?
Est-ce qu’il y a des choses qui vont toujours être drôles?
Avez-vous des exemples?
Est-ce qu’il y a des choses qui sont drôles et pas drôles en
même temps? Avez-vous des exemples?
Est-ce que c’est toujours correct de rire quand on trouve
quelque chose drôle?
Est-ce qu’on peut rire de tout? Est-ce que ça peut être bien/
mal de rire?
Est-ce que tout ce qui est drôle fait toujours rire? Est-ce que
tout ce qui nous fait rire est drôle?
Est-ce qu’on peut être sérieux et rire en même temps?

Collecte d’objets ou
tempête d’idées

20 minutes

Phase d’exploration

Faire un retour en groupe sur les habiletés de l’atelier. 
Est-ce qu’on a examiné l’envers de la position? Avez-vous
des exemples?
Est-ce qu’on a construit nos idées à partir de celles des
autres?
Est-ce que cela nous a permis de réfléchir ensemble?
Pourquoi?

Proposer aux jeunes de dessiner ou d’écrire individuellement
au sujet de la question suivante  : 

Que retiens-tu de la discussion d’aujourd’hui?

Inviter ensuite les jeunes à présenter aux autres leur dessin
ou leur rédaction.

T’en penses quoi?

10 minutes

Matériel créatif, papier,
crayons et feutres

57 DIALOGUES



Drôle ou pas drôle?

Photos de Pexels

EXPLORATION 58



Drôle ou pas drôle?

Photos de Pexels

59 DIALOGUES



 
Questions générales d’animation

Quelqu’un aimerait dire quelque
chose au sujet de l’humour?
Pourquoi rit-on?
Quelqu’un sait pourquoi on trouve
quelque chose drôle? pas drôle?
Y a-t-il un lien entre ce qui est drôle
et ce qui est bizarre?
Y a-t-il un lien entre ce qui est drôle
et ce qui est méchant/gentil?

 
Questions de compréhension

C’est quoi, avoir le sens de l’humour?
Y a-t-il des choses qui ne devraient pas
être drôles? 
Y a-t-il une différence/ressemblance
entre le triste et le drôle? Laquelle?
Y a-t-il une différence/ressemblance
entre la colère et le drôle? Laquelle?
Nos erreurs sont-elles drôles? Nos
victoires sont-elles drôles? Pourquoi? 

 
Questions de justification

 
Questions métacognitives

 
Questions philosophiques

Quand est-ce que c’est correct/pas
correct de rire? Avez-vous des
exemples?
Est-ce qu’on peut rire quand il nous
arrive quelque chose de plate?
Pourquoi?
Est-ce qu’on peut rire des autres? Dans
quel contexte? Pourquoi?
Qu’est-ce que c’est, une
bonne/mauvaise blague? Une telle
blague peut-elle avoir des
conséquences? Si oui, lesquelles?

Est-ce toujours vrai qu’on rit quand c’est
drôle et que quand c’est drôle, on rit?
Y a-t-il autre chose que nous n’avons pas
encore dit sur l’humour? sur ce qui est
drôle ou pas drôle? sur le rire?
Et si nous vivions dans un monde où le rire
n’existait pas, comment ça serait?
Et si nous vivions dans un monde où tout le
monde riait tout le temps, comment ça
serait?
Comment avons-nous fait pour arriver à
dire que ce qui est drôle, c’est ceci et cela,
et pas ceci et pas cela? Est-ce que ça
pourrait être autrement? (Avons-nous des
contre-exemples?) 

Est-ce possible de rire pour rien?
L’humour peut-il être…

beau? laid?
juste? injuste?
bien? mal?
logique? pas logique?
nécessaire? pas nécessaire?
suffisant? pas suffisant?

Est-ce correct de se baser sur sa propre
expérience de ce qu’on trouve drôle
pour faire rire les autres? Comment fait-
on pour savoir ce que les autres
trouvent drôle?

Carte de questionnement : Drôle ou pas drôle?

 
Questions sur les habiletés de pensée

Est-ce qu’on présuppose que rire c’est
bon? mauvais? neutre? etc.
Y a-t-il différentes sortes d’humour?
Qu’est-ce qui fait que... est plus drôle
que...? (comparer)
Avez-vous une hypothèse sur l’origine
des blagues? Pourquoi est-ce qu’on se
raconte des blagues?
Si l’humour était un animal, ce serait
lequel? Pourquoi?

EXPLORATION 60



Réseau

de questions

Pourquoi c’est
drôle?

Ajoutez autant de 
« Pourquoi? » que

vous voulez!

Faut-il savoir
rire de soi?

Peut-on rire
des autres?

Est-ce que ça fait
(toujours) du bien de

rire?

Est-ce que tout
peut être drôle?

Est-ce que tout le
monde a le sens de

l’humour?

Le rire peut-il être
mélangé à d’autres

émotions?

C’est quoi, une
bonne blague?

À quoi ça sert de
rire de soi-même?

Est-ce que ça
peut faire de la

peine, rire?
Y a-t-il des

moments pour
rire?

Qu’est-ce qui fait
qu’on ne rit pas des

mêmes choses?

Est-ce qu’il y a des
choses qui arrêtent

d’être drôles?

Connaît-on les
raisons pourquoi

c’est drôle?

Est-ce qu’il y a des
choses qui sont
universellement

drôles?

À quoi sert le sens
de l’humour?

6061 DIALOGUES



Phase d’activation Exposer les photos et les œuvres et laisser un temps
d’observation individuelle. 

Animer la discussion en plénière.
Est-ce qu’il y a une œuvre/photo que tu aimes? Que tu
n’aimes pas?
Est-ce qu’il y a une œuvre/photo qui te surprend? Qui te
dérange?
Est-ce qu’il y a une œuvre/photo que tu trouves belle?
laide?
C’est quoi, la nudité? Où est-ce que ça commence? Où
est-ce que ça se termine? Quelles parties du corps
doivent être visibles pour qu’il y ait nudité? Est-ce vrai
dans tous les contextes?

Exposition

15 minutes

Photos imprimées 

Inviter les jeunes à répondre tour à tour à la question
suivante :

Quelle partie de ton corps aimes-tu
particulièrement?

Pratique de l’attention suggérée : la boule de neige

Phase d’accueil

Mon corps

5-10 minutes

Réfléchir aux liens entre la nudité et
la sexualitéÊtre nu.e,

est-ce
sexuel?
55 minutes

Tenir compte du contexte

Écouter

EXPLORATION 62



Phase d’intégration

Diviser l’espace en deux, puis inviter les jeunes à aller d’un
côté s’ils pensent que oui et de l’autre côté s’ils pensent que
non. Inviter à changer de côté quand on change d’idée.

Lien entre nudité et sexualité.
Dans les contextes suivants, la nudité est-elle en lien avec la
sexualité? Si oui, quel est ce lien? Si non, pourquoi?

 Je vois une fille en maillot de bain marcher dans la rue.
 Je vois une fille en sous-vêtements marcher dans la rue.
 Je vois une fille complètement nue marcher dans la rue.
 Je vois un garçon en maillot de bain marcher dans la rue.
 Je vois un garçon en caleçons marcher dans la rue.
 Je vois un garçon complètement nu marcher dans la rue.
 Dans une série télévisée, il y a une scène où un homme et
une femme complètement nus sont ensemble dans la
même pièce.
 Poser nu.e pour un peintre.
 Être nu.e sur une plage nudiste.
 Au parc, je vois un homme en train de se déshabiller.
 Au parc, je vois une femme en train de se déshabiller.
 Dans le vestiaire de la piscine, je vois une personne du
même sexe que moi en train de prendre sa douche.
 Dans le vestiaire de la piscine, je vois une personne qui n’est
pas du même sexe que moi en train de prendre sa douche.

 D’accord, pas d’accord, 

on bouge!

 25 minutes 

Phase d’exploration

Faire un retour en groupe sur les habiletés de l’atelier. 
A-t-on été capables de s’écouter?
A-t-on tenu compte du contexte en donnant notre point
de vue?
Est-ce que cela nous a permis de réfléchir ensemble?
Pourquoi?

Proposer aux jeunes de dessiner ou d’écrire
individuellement pour compléter la phrase suivante  : 

Pour moi, la nudité c’est… 

Inviter ensuite les jeunes à présenter aux autres leur dessin
ou leur rédaction.

T’en penses quoi?

10 minutes

Bâton de parole

63 DIALOGUES



Être nu.e, est-ce sexuel?

Le Caravage, L'amour victorieux

Gustave Courbet, Femme nue endormie
(Google_Art_Project

Édouard Manet, Déjeuner sur l'heure
(Google_Art_Project)

Pablo Picasso, Les demoiselles d'Avignon

Isobel Lilian Gloag, East and West

Photo de Pexels

Sandro Botticelli, La naissance de Vénus (Google_Art_Project_-_edited)

Photo de Pexels

EXPLORATION 64



Être nu.e, est-ce sexuel?

Photo de Pexels

 Atelier d'Eugène Jansson vers 1907 avec modèlesPhoto de Pexels Photo de Pexels

Photo de Pexels

Photo de PexelsPhoto de Pexels

Photo de Pexels

65 DIALOGUES



 
Questions générales d’animation

Quand peut-on être nu.e? Quand et
pourquoi s’habille-t-on?
Est-ce possible d’aimer/de ne pas aimer
être nu.e? Est-ce la même chose pour tout
le monde?
Quel(s) lien(s) voyez-vous entre la nudité et
la sexualité?
La sexualité et la nudité sont-elles
indissociables?
Quelqu’un aimerait ajouter quelque chose
au sujet de la nudité ou de la sexualité?

 
Questions de compréhension

Qu’est-ce que c’est, se sentir nu.e? Est-ce
la même chose pour tout le monde? 
Quelles parties du corps font partie/ne
font pas partie de la nudité?
Comment pourrait-on définir la nudité?
La nudité, est-ce gênant? pas gênant?
bizarre? normal? beau? laid?
Quelles émotions peuvent être associées
à la nudité? La peur? La joie? La surprise?
La tristesse? Le dégoût? La colère?

 
Questions de justification

 
Questions métacognitives

 
Questions philosophiques

La nudité peut-elle être en lien avec
autre chose que la sexualité? Si oui,
quoi? Avez-vous des exemples?
La représentation du corps humain nu
comporte-t-elle nécessairement un
aspect sexuel? Pourquoi?
Est-ce que les animaux peuvent être nus
ou habillés, eux aussi? Pourquoi?
La nudité est-elle l’expression du désir
sexuel? De quoi cela dépend-il?
Quand est-ce que c’est correct de se
dévêtir?

Si nous étions toujours nu.e.s, ou presque,
qu’est-ce que ça changerait?
Y a-t-il autre chose que nous n’avons pas
encore dit au sujet de la nudité et/ou de la
sexualité?
Y a-t-il d’autres exemples qui pourraient
nous aider à différencier/faire un lien entre
sexualité et nudité?
Est-ce toujours vrai que la nudité
invite/n’invite pas la sexualité?
Quelqu’un aimerait-il résumer les
éléments les plus importants de la
discussion?

La nudité peut-elle être…
belle? laide?
juste? injuste?
bonne? mauvaise?
logique? pas logique?
nécessaire? pas nécessaire?
suffisante? pas suffisante?

Y a-t-il une façon de vivre notre nudité
qui est vraie? fausse?
Comment sait-on que la nudité est liée/
n’est pas liée à la sexualité ou au désir
sexuel?

Carte de questionnement : Nudité et sexualité 

 
Questions sur les habiletés de pensée

Sur quel(s) critère(s) peut-on se baser pour
dire que la nudité est acceptable?
Est-ce qu’on présuppose que la nudité,
c’est bien/mal?
Peut-il y avoir de bonnes/mauvaises
raisons d’être nu.e?
Le désir sexuel peut-il être causé par la
nudité? Ou est-ce l’inverse : la nudité
peut-elle être causée par le désir sexuel?
Faut-il faire une distinction entre être nu.e
et être en sous-vêtements? en maillot de
bain? etc.? Ça change quoi?

EXPLORATION 66



INDEX

Réseau

de questions

Nudité et sexualité

Ajoutez autant de 
« Pourquoi? » que

vous voulez!

Que ressent-on
quand on voit une

personne nue?

Qu’est-ce qui
cause le désir

sexuel?

Peut-il y avoir nudité
sans sexualité?

Qu’est-ce que la
pudeur?

Est-on plus ou
moins vulnérable

quand on est nu.e?

La sexualité nous
invite-t-elle à être
plus vulnérable?

La nudité est-elle
nécessairement liée

à des émotions?

La nudité peut-
elle inviter à la

sexualité?
Peut-il y avoir
sexualité sans

nudité?

Pourquoi veut-on
ou ne veut-on pas
se montrer nu.e?

Pudeur et timidité,
est-ce la même

chose?

Est-ce normal d’avoir des
complexes par rapport à
son corps? d’éprouver de
la fierté par rapport à lui?

La nudité cause-t-elle
nécessairement le

désir sexuel?

Qu’est-ce que
l’intimité?

La nudité cause-t-elle
nécessairement le

désir sexuel?

67 DIALOGUES



Phase d’activation Faire la lecture en groupe de l’histoire La soirée.

Demander aux jeunes ce qui a retenu leur attention
dans l’histoire. Prendre en note au tableau (ou autres
moyens à disposition) les mots-clés et les questions
exprimées.

Y a-t-il quelque chose qui te surprend dans l’histoire? 
Est-ce que l’histoire t’a fait penser à quelque chose?
Est-ce qu’il y a quelque chose que tu as aimé ou pas
aimé?
À la suite de cette lecture, quelle question pourrait-on
se poser pour réfléchir aujourd’hui?

La soirée

15 minutes

Tableau et feutres

Inviter les jeunes à répondre tour à tour à la question
suivante :

Dans quelle situation te sens-tu le plus libre?

Pratique de l’attention suggérée : au choix parmi les
pratiques suggérées

Phase d’accueil

Je suis libre!

5-10 minutes

Réfléchir au respect, au libre choix et
à la sexualitéLiberté et

respect dans
ma sexualité
55 minutes

Questionner

Accepter la diversité des points de vue

EXPLORATION 68



En fonction de l’intérêt des jeunes ou de la personne responsable
de l’animation, choisir un exercice ou un plan de discussion.

Se respecter soi-même
Pour chaque énoncé, inviter les jeunes à trouver un exemple et
un contre-exemple. Les inviter à poser des questions aux autres.
Se respecte-t-on soi-même quand on…

… fait quelque chose dont on n’a pas envie?
… fait seulement ce dont on a envie?
… fait ce que notre instinct nous dit?
… déteste une partie de nous-même?
… déteste plusieurs parties de nous-même?
… s’aime soi-même?
… fait semblant d’être quelqu’un d’autre?
… agit vraiment comme soi-même?
… partage nos doutes et nos questions?
… garde nos doutes et nos questions pour nous-même?

Se sentir libre 
Pour chaque énoncé, inviter les jeunes à trouver un exemple et
un contre-exemple. Les inviter à poser des questions aux autres.
Se sent-on libre lorsqu’on…

… pense qu’on doit faire quelque chose?
… pense faire quelque chose qu’on considère comme bien?
… pense qu’on peut faire n’importe quoi?
… pense pouvoir dire tout ce qu’on veut?
… pense qu’on peut choisir ce qu’on veut faire parmi quelques
options?
… a peur de décevoir une personne?
… espère faire plaisir à une personne?
… cherche à respecter une personne?
… ne cherche pas à respecter une personne?
… pense et qu’on est seul.e?

Comment sait-on que c’est le moment de la première fois?
Les critères contenus dans les énoncés suivants sont-ils de bons
critères? Inviter les jeunes à poser des questions aux autres.
Lesquels sont nécessaires? suffisants?
On le sait parce que…

… on se sent prêt.e physiquement.
… on se sent prêt.e mentalement.
… l’autre se sent prêt.e physiquement.
… l’autre se sent prêt.e mentalement.
… on est amoureux.se de la personne.
… l’autre est amoureux.se de nous.
… on aime son propre corps.
… on aime le corps de l’autre personne.
… on se sent en confiance avec la personne.
… l’autre personne se sent en confiance avec nous.

Allons plus loin…

 25 minutes 

Phase d’exploration

69 DIALOGUES



Phase d’intégration Faire un retour en groupe sur les habiletés de l’atelier. 
A-t-on été capables d’accepter la diversité des points de vue?
A-t-on formulé nos propres questions?
Est-ce que cela nous a permis de réfléchir ensemble?
Pourquoi?

Proposer aux jeunes de dessiner ou d’écrire individuellement
pour compléter la phrase suivante : 

Pour moi, ce qui est le plus important dans ce que nous avons
dit aujourd’hui, c’est…

Inviter ensuite les jeunes à présenter aux autres leur dessin ou
leur rédaction.

T’en penses quoi?

10 minutes

Bâton de parole

Déclencheur : La soirée
Léa et Charles se sont rencontrés à la maison des jeunes l’été passé. Ils y étaient souvent en même temps et
ont commencé à parler ensemble, à partager de la musique et à se raconter ce qu’ils vivaient dans leur famille.

Lorsque l’année scolaire a commencé, ils ont continué de se parler par textos. Léa aurait aimé continuer d’être
avec Charles, car c’était tellement relaxant et pas compliqué. Pour une fois, elle ne se sentait pas jugée, mais
acceptée comme elle est vraiment. Charles pensait aussi souvent à Léa. Il se disait qu’il devait l’inviter, mais il ne
savait pas comment, pour que ça ne semble pas bizarre, comme sorti de nulle part. C’est étrange comme la
distance et le fait de ne plus se voir les avaient rapprochés… pas physiquement, mais mentalement.

C. As-tu vu le dernier clip de Koriass? Il faudrait que tu puisses le voir.
L. Pas vu! On l’écoute ensemble ce soir?
C. Oui, ce serait cool. Tu m’invites? haha!
L. ??
C. Je veux dire, ça serait cool de se voir, ça fait longtemps.
L. Oui, trop!
C. Je suis tout seul, il n’y a personne chez moi. Tu peux venir si tu veux.
L. OK, disons à 6 h.
C. OK, à ce soir!

Chacun de leur côté, Léa et Charles ne savaient pas ce qu’ils venaient de faire. Léa devait absolument se trouver
une excuse pour sortir. Et Charles n’en revenait pas d’avoir écrit ça à Léa et qu’elle accepte! Il essayait de ne pas
se faire un trop grand scénario dans sa tête, mais il ne pouvait pas s’empêcher de penser qu’il allait peut-être se
passer quelque chose avec Léa. Des tonnes de questions se bousculaient dans sa tête : Comment vais-je savoir
si elle me voit juste comme un ami? Devrais-je essayer de me rapprocher d’elle? Et si elle ne veut pas, que va-t-il
se passer?

EXPLORATION 70



Léa se posait elle aussi un million de questions. Faisait-elle bien d’aller chez Charles toute

seule sans le mentionner à personne? Je le connais, se disait-elle. Même si on est juste

tous les deux, je ne vois pas pourquoi il y aurait un problème… il est tellement gentil. Et

s’il devait se passer quelque chose entre eux, se sentait-elle prête? Vraiment prête? 

Ce qui la déstabilisait par-dessus tout, c’était de croire qu’elle pensait trop : qu’elle

imaginait toutes sortes de scénarios et que ce n’était pas digne de son amitié avec

Charles et de tous leurs moments vécus ensemble. Si je n’arrive pas à être moi-même

parce que j’ai la tête trop pleine de ce qui pourrait arriver, comment va-t-on passer une

belle soirée? Pourquoi tout est devenu tellement compliqué, tout d’un coup?

Léa décida de texter son amie Gabrielle pour partager avec elle ses questions.

L. Que ferais-tu à ma place?

L. Penses-tu qu’il va se passer quelque chose?

G. Oui, c’est sûr.

G. Tu as juste à te respecter là-dedans, à te sentir libre de faire ce que tu veux.

L. Ouin, facile à dire.

L. Je ne veux pas décevoir Charles, c’est quand même mon ami.

G. Ce n’est pas ton problème s’il a des attentes. Vous êtes juste amis.

L. Qu’est-ce que ça veut dire, me respecter?

L. Je ne sais même pas ce que je veux, au fond.

G. Rendue chez lui, suis ton instinct.

G. Comme ça, c’est certain que tu ne vas pas faire quelque chose que tu regretterais.

Léa se sentait encore plus confuse. Se respecter elle-même? Suivre son instinct? Ça ne

lui semblait tellement pas clair. Et puis, ça ne disait rien sur Charles. Qu’allait-il vouloir,

lui? 

Léa désirait seulement passer une belle soirée, mais tout était allé tellement vite. Son

cœur battait à toute allure alors qu’elle était dans l’autobus, vers ce qui s’annonçait

comme une nouvelle étape de sa vie.

Déclencheur : La soirée (suite)

71 DIALOGUES



 
Questions générales d’animation

Quelqu’un aimerait apporter une idée en
lien avec le respect et la sexualité? la liberté
et la sexualité? la première fois? l’amitié et
la sexualité? etc.
Qu’est-ce que ça veut dire pour vous, se
sentir libre? Avez-vous des exemples?
Qu’est-ce que c’est, se sentir prêt.e/ne pas
se sentir prêt.e? Avez-vous des exemples?
Y a-t-il un lien entre le fait de se respecter et
le fait de s’écouter?

 
Questions de compréhension

Comment peut-on définir le fait de suivre
son instinct?
Qu’est-ce que c’est vraiment, se respecter
soi-même? Pouvez-vous définir le mot

      « respect »?
Comment peut-on savoir qu’on veut vivre
une expérience si on ne l’a jamais vécue
avant?
À partir de quand a-t-on/n’a-t-on plus la
liberté de choisir?
Avoir envie d’essayer et désirer, est-ce la
même chose?

 
Questions de justification

 
Questions métacognitives

 
Questions philosophiques

Pourquoi on ne sait pas toujours ce qu’on
veut? Cela a-t-il des conséquences?
Sur quoi peut-on se baser pour affirmer
qu’on se sent prêt.e pour notre première
fois? que l’autre se sent prêt.e pour sa
première fois?
Est-ce que c’est vraiment important d’être
amoureux.se de l’autre pour faire l’amour
avec cette personne? Pourquoi?
Est-ce qu’on peut savoir qu’on va regretter
quelque chose? Si oui, comment? Si non,
pourquoi? De quoi cela dépend-il?

Si l’on pouvait inventer le contexte idéal
pour notre première fois, quel serait-il?
Est-ce toujours vrai que la liberté/le
respect/la première fois, c’est…?
Y a-t-il autre chose que nous n’avons pas
encore dit au sujet de la liberté/du
respect/de la première fois?
Comment avons-nous fait pour arriver à
dire que la liberté/le respect/la première
fois, c’est…?

Est-ce toujours nécessaire/possible/
souhaitable de respecter l’autre? de se
respecter soi-même?
Est-ce toujours nécessaire/possible/
souhaitable d’être libre ou de se sentir
libre?
Est-ce qu’il y a une bonne et une
mauvaise façon de vivre sa première fois?
une belle et une moins belle façon?
Peut-on vivre de belles expériences
même quand on ne sait pas exactement
ce qu’on veut? Si oui, à quelles
conditions? Si non, pourquoi?

Carte de questionnement : Le respect, le libre choix et la sexualité

 
Questions sur les habiletés de pensée

Qu’est-ce que ça implique de respecter
l’autre? de se respecter soi-même?
Quelles conséquences ça peut avoir si je
ne me respecte pas moi-même? si je ne
respecte pas l’autre?
Si tout le monde a vécu sa première fois
sauf moi, est-ce que je dois me dépêcher?
Présuppose-t-on que la première fois est
importante? décisive? etc.
Pourquoi fait-on parfois des choses qu’on
ne veut pas faire?

EXPLORATION 72



INDEX

Réseau

de questions

Qu’est-ce que la
sexualité?

Ajoutez autant de 
« Pourquoi? » que

vous voulez!

En quoi la sexualité
est-elle différente de

l’amour?

Quel lien y a-t-il
entre l’amour

et la sexualité?

Qu’est-ce qu’une
relation sexuelle?

La sexualité
répond-t-elle à

un besoin?

Est-ce acceptable
de faire l’amour
avec un.e ami.e?

Comment je peux
exprimer mon désir
de faire l’amour avec

une personne?

Peut-on aimer sans
vouloir faire

l’amour?

Y a-t-il de belles
relations sexuelles? Doit-il y avoir

pénétration pour qu’il y
ait relation sexuelle?

Y a-t-il une bonne
façon de répondre

à ce besoin (ou à ce
désir)?

Ou répond-t-elle
plutôt à un désir?

Qu’est-il acceptable de
faire pour répondre à ce
besoin (ou à ce désir)?

Est-ce correct de
se masturber?

Est-ce correct de
refuser de faire

l’amour?

73 DIALOGUES





Poursuivre
l’animation

TROISIÈME SECTION



Les ateliers présentés dans les guides Dialogues Découverte, Exploration,
Reconnaissance et Autonomie sont les premiers pas d’une pratique régulière du
dialogue philosophique et de l’attention avec les jeunes. Poursuivre l’animation au-delà
des huit ateliers du présent guide contribue à développer davantage et à consolider
l’acquisition d’outils qui leur permettront de grandir en discernement et en humanité.
La poursuite des animations peut prendre plusieurs formes. Elle peut réutiliser la
démarche en phases proposée dans les ateliers. Le maintien des phases d’accueil,
d’activation, d’exploration et d’intégration assure une structure éprouvée et sécurisante
tant pour la personne responsable de l’animation que pour les jeunes. La poursuite peut
aussi prendre une tout autre forme permettant d’explorer d’autres façons de dialoguer
et de réfléchir. Peu importe si l’on opte pour la continuité ou le changement, certains
principes appliqués dans les ateliers semblent importants à prendre en considération
pour assurer le déploiement des trois dimensions d’un dialogue philosophique.

1. Identifier des cibles d’apprentissage 

2. Contribuer à établir et à maintenir des relations
interpersonnelles 

Cibler un thème et des habiletés de pensée à travailler dans un
atelier est important puisque cela permet de mettre en place les
moyens pour les atteindre. Par exemple, il est possible de
trouver une activité de départ pertinente ou de préparer des
questions qui favorisent l’utilisation d’habiletés spécifiques lors
du dialogue et de la réflexion. De plus, définir les habiletés de
pensée permet de les présenter aux jeunes, de les utiliser de
façon consciente et de faire un retour réflexif sur leur utilisation. 

Les relations interpersonnelles sont au cœur des dialogues. Il
importe donc, pour le bon fonctionnement de ceux-ci, de
mettre en place des conditions qui encouragent les saines
interactions. En ce sens, il semble fondamental de s’assurer
d’établir un espace sécuritaire, de favoriser le respect et l’écoute,
d’être sensible et de prendre en considération les particularités
des individus, du groupe et du contexte. Par exemple, établir (en
collaboration avec les jeunes) des règles de fonctionnement
claires et équitables pour la gestion de la parole et des
interactions peut aider à mettre en place ces conditions.

Poursuivre l’animation
TROISIÈME SECTION

EXPLORATION 76



3. Susciter l’intérêt et la motivation des jeunes 

Pour s’assurer de la participation des jeunes aux dialogues
philosophiques, il faut susciter leur intérêt et leur motivation. Il
est possible de le faire en les intégrant dans la prise de décision
pour l’atelier (ex. : choix du thème ou des questions), en restant
près de leurs préoccupations et de leur réalité (ex. : suivre la
discussion là où elle va plutôt que de la diriger), en proposant
une diversité d’éléments déclencheurs et d’activités (ex. : vidéos,
musique, publicité, travail en sous-groupes, support visuel), en
rendant actifs le processus de dialogue et la réflexion (ex. :
déplacement, manipulation d’objets, jeux; il n’est pas obligatoire
d’être toujours en position assise pour parler et réfléchir), en
s’assurant continuellement de la compréhension de chaque
jeune (ex. : faire des résumés, donner régulièrement des
exemples, utiliser des repères visuels, reformuler) et en ayant du
plaisir (il ne faut surtout pas sous-estimer le pouvoir de
l’humour!).

4. Approfondir le dialogue et la réflexion 

La planification est essentielle à l’approfondissement du
dialogue et de la réflexion. Il importe d’avoir un plan initial afin
de marquer différents moments pour la recherche et pour
mettre au défi de penser de façon critique, créative, prudente et
réflexive. De même, préparer et explorer différentes pistes de
questionnement, entre autres par des réseaux de questions ou
des cartes de questionnement, aide à relancer et à diversifier le
dialogue et la recherche. Bien entendu, le plan initial et le
questionnement pourront être modifiés au besoin pour
s’adapter aux centres d’intérêt des jeunes ou au contexte.

5. Offrir un moment métacognitif

Le moment métacognitif permet de réfléchir ainsi que de faire
un retour sur les cibles d’apprentissage, le processus et le
déroulement de l’atelier pour prendre conscience de ce qui a
été fait ou dit. Constater l’utilisation des habiletés de pensée et
réfléchir au fonctionnement de l’atelier contribue à leur
consolidation et à leur réinvestissement par les jeunes. De plus,
ce moment permet à chaque jeune de définir ses propres idées
et points de vue en fin de réflexion. Pendant le dialogue et la
réflexion, les jeunes doivent faire face à une multitude d’idées
différentes et il est important de leur offrir un temps pour
déterminer celles qui leur conviennent ou non. 

77 DIALOGUES



Le programme Dialogues propose une approche en animation de dialogues

philosophiques qui repose sur deux pratiques : le dialogue philosophique et la pratique de
l’attention. La pratique du dialogue philosophique comporte trois dimensions
importantes, soit le dialogue, la réflexion et la philosophie. Chacune de ces dimensions est
soutenue grâce à une animation qui s’enracine dans un questionnement varié (questions
générales d’animation, questions de compréhension, questions de justification, questions
sur les habiletés de pensée, questions philosophiques et questions métacognitives). Cette
approche se concrétise dans huit ateliers clés en main ayant une séquence et une
démarche similaires, ce qui facilite leur application et leur réalisation. Que ce soit grâce
aux différentes phases ou aux outils de questionnement, les ateliers s’assurent de fournir
aux personnes responsables de l’animation les moyens pour mettre les jeunes au défi de
penser. Les huit ateliers proposés dans le présent guide constituent des modèles qui
peuvent inspirer l’élaboration d’autres ateliers pouvant intéresser les jeunes. De plus, les
principes sur lesquels ils reposent peuvent eux aussi être réinvestis dans de futures
animations. 

Bien entendu, le programme Dialogues se veut un outil qui facilite l’animation de

dialogues philosophiques. Toutefois, il est loin de présenter et de représenter toutes les
possibilités de ces pratiques. En ce sens, ce programme gagne encore plus en pertinence
lorsqu’il est accompagné d’une formation en dialogue philosophique. Quoi qu’il en soit, il a
un grand potentiel pour permettre aux jeunes d’acquérir des outils pour s’autodéterminer
et prendre leur place dans la société.

Conclusion

EXPLORATION 78





Bibliographie
Daniel, M.-F. (2005). Pour l’apprentissage d’une pensée critique au primaire.
Presses de l’Université du Québec.

Fondation SEVE (2016). Savoir être et vivre ensemble.
http://www.fondationseve.org

Fournel, A. (2016). Se questionner et penser ensemble.
https://philoenfant.org/2016/11/07/se-questionner-et-penser-ensemble/

Gagnon, M. (2005). Guide pratique pour l’animation d’une CRP. Presses de
l’Université Laval.

Gagnon, M., Couture, E. et Yergeau, S. (2011). Pratiquer la philosophie en
communauté de recherche au secondaire : quels apprentissages pour les
élèves? Vie pédagogique, 48(1), 39‑41.

Gagnon, M. et Maillhot-Paquette, E. (2022). Pratiquer la philosophie au
primaire. Conseils, activités thématiques et littérature jeunesse. Chenelière
Éducation.

Gagnon, M. et Yergeau, S. (2016). La pratique du dialogue philosophique au
secondaire. Vers une dialogique entre théories et pratiques. Presses de
l’Université Laval.

Greenland, S.K. (2014). Un cœur tranquille et sage.. Les Arènes.

Jennings, P. (2019). L’École en pleine conscience. Les Arènes.

Lenoir, F. (2016). Philosopher et méditer avec les enfants (éd. 2022). Albin
Michel.

Lévine, J., Chambard, G., Gostain, D. et Sillam, M. (2014). L’enfant philosophe,
avenir de l’humanité? Ateliers AGSAS de réflexion sur la condition humaine
(ARCH). ESF.

EXPLORATION 80



Lipman, M. (1994). La découverte de Harry. AQPE.

Lipman, M. (1995). La recherche philosophique. Guide d’accompagnement du
roman La découverte de Harry. AQPE.

Lipman, M. (2011). À l’école de la pensée. De Boeck.

Lipman, M., Sharp, A. et Oscanyan, F. S. (1980). Philosophy in the Classroom.
Temple University Press.

Philocités (2020). Philosopher par le dialogue : quatre méthodes. Vrin.

Rechtschaffen, D. (2016). The mindful education workbook: Lessons for teaching
mindfulness to students. WW Norton & Company.

Sasseville, M. (2000). La pratique de la philosophie avec les enfants. Presses de
l’Université Laval.

Sasseville, M. et Gagnon, M. (2012). Penser ensemble à l’école : des outils pour
l’observation d’une communauté de recherche philosophique en action. Presses
de l’Université Laval.

Tozzi, M. (1995). Penser par soi-même : initiation à la philosophie. Chronique
sociale.

Tozzi, M. (2008). Lipman, Lévine, Tozzi : différences et complémentarités. Dans C.
Leleux (dir.), La philosophie pour enfants : le modèle de Matthew Lipman en
discussion (p. 95‑115). De Boeck.

Tozzi, M. (2017). L’apprentissage du philosopher. https://www.philotozzi.com

Yergeau, S. (2018). Bien penser grâce à la communauté de recherche
philosophique [Mémoire de maîtrise, Université Laval].
http://hdl.handle.net/20.500.11794/31453

Yergeau, S. et Richard, A. (à paraître). Bien penser et dialogue philosophique.

81 DIALOGUES



Est-il important de faire du sport? Qui suis-je? Est-ce que les
genres, les sexes, sont figés? Est-ce que la réussite rend
heureux.se? Est-ce la même chose « aimer » et « être en     
amour »? Est-ce qu’on peut rire de tout? Être nu.e, est-ce
sexuel? Est-ce qu’on se respecte soi-même si l’on fait quelque
chose dont on n’a pas envie? Voilà quelques questions à partir
desquelles les jeunes de 13 à 16 ans sont invité.e.s à discuter et à
réfléchir collectivement dans le guide d’animation Dialogues  
Exploration.

Ce guide est le premier de quatre du programme Dialogues
développé à partir de la pratique du dialogue philosophique et
de la pratique de l’attention afin de permettre aux jeunes
d’acquérir des outils pour s’autodéterminer et prendre leur
place dans la société. Il se veut donc un outil simple et convivial
pour toute personne désirant que les jeunes dialoguent,
réfléchissent et apprennent à mieux se connaître. 

Tous droits réservés, reproduction autorisée, vente interdite


